
BPD
A U S T R I A

Herausgegeben vom Bundespressedienst

Wiener Moderne
1890 – 1910



Die  Wiener  Moderne

1890 – 1910

Herausgegeben vom Bundespressedienst

Wien 1999



Titelbild: 

Gustav Klimt, Der Kuß, 1907/08

Bildnachweis:

Arnold Schönberg-Center, © VBK Wien

Foto Peter Mertz

Graphische Sammlung Albertina

Historisches Museum der Stadt Wien

Institut für Geschichte der Medizin

Museum für angewandte Kunst

Neue Illustrierte Welt

Neue Pinakothek München, Foto Artothek Blauel/Gnamm

Österreichische Galerie im Belvedere

Österreichische Nationalbibliothek, Bildarchiv

Österreichisches Theatermuseum

Salzburger Festspiele, Foto Rabanus

Sigmund Freud-Haus, Foto Max Halberstadt © W. Ernest Freud/Mark Paterson & Associates

Staatliche Museen zu Berlin – Preußischer Kulturbesitz, Nationalgalerie, Foto: Jörg P. Anders

Stiftung Leopold

Universität für angewandte Kunst

Viennaslide, Harald Jahn

Wiener Stadt- und Landesbibliothek

Medieninhaber (Verleger):  

Bundeskanzleramt, Bundespressedienst

A-1014 Wien, Ballhausplatz 2, Telefon: ++43/1/531 15/0

Fax: ++43/1/531 15/2880, e-mail: press-info.service@iii3.bka.bka.gv.at

http://www.austria.gv.at

Auszugsweiser Abdruck des Textes gestattet. 

Autor:

Dr. Isabella Ackerl

Redaktion: 

Abteilung III/3

Graphische Gestaltung:

Mark & Nevosad

Hersteller: 

Druckerei Gerin

A-2120 Wolkersdorf



4 Die Wiener Moderne – eine Standortbestimmung

6 Wien – die Bühne des Geschehens

6 Eine Stadt als Brutstätte von Polaritäten

9 Residenzstadt Wien – kleinstädtische Metropole

12 Ideen und Befindlichkeiten

12 Bücher schaffen neue Denkwelten

12 Sigmund Freuds Werk „Die Traumdeutung“

13 Der Fall Otto Weininger

14 Theodor Herzls Vision vom jüdischen Staat

15 Institutionen als Vehikel der Erneuerung

15 Goldenes Zeitalter der Secession

16 Gründung der „Wiener Werkstätte“

17 Das Wiener Kaffeehaus und der Wiener Salon

18 Frauenbilder der Wiener Moderne

21 Sommerfrische – „Seelenlandschaften der Künstler“

22 Die Bildenden Künste – Schönheit im Untergang

23 Gustav Klimt und sein Thema: Die Frauen

26 Egon Schiele und Oskar Kokoschka, die Verstörer

28 Arnold Schönberg, der malende Komponist

30 Die Welt der Dichter

30 Arthur Schnitzler und Hugo von Hofmannsthal, die Chronisten einer untergehenden Gesellschaft

32 Karl Kraus, der radikale Pessimist

33 Peter Altenberg, der Kaffeehausliterat schlechthin

34 Architektur der Moderne

34 Otto Wagner, der Wegbereiter einer neuen Architekturgesinnung

38 Adolf Loos und sein „Scheusal von einem Haus“

39 Der Gesamtkünstler Josef Hoffmann

40 Wien – Welthauptstadt der Musik

40 Gustav Mahler und Alfred Roller

42 Arnold Schönberg und sein Kreis

Inhal tsver ze ichnis



4

Die  Wiener  Moderne  –  

e ine  Standor tbest immung 

Die intensive Auseinandersetzung mit der Wiener Moderne,

der Kunst und Kultur der beiden Dezennien zwischen 1890

und 1910, setzte in den sechziger Jahren des 20. Jahrhun-

derts ein. Noch in der unmittelbaren Nachkriegszeit waren

Artefakte dieser Epoche auf dem Kunstmarkt relativ feil zu

erwerben. Spitzenreiter in der allgemeinen Anerkennung

war ohne Zweifel die Architektur. Die Wertschätzung für die

Architektur der Jahrhundertwende begann schon früher. 

Der große Boom der Beschäftigung mit der Wiener Moderne

erhielt seinen Impuls aus dem Ausland. Kulturwissenschaft-

ler wie Carl E. Schorske trugen mit ihren Arbeiten ganz we-

sentlich dazu bei. Vor allem der in Amerika lehrende Schor-

ske kann als Pionier der Forschung zur Wiener Moderne be-

zeichnet werden. Sein Opus magnum „Fin-de-Siècle Vienna“

ist noch immer ein Standardwerk zum Verständnis der Epo-

che. Den nächsten Entwicklungsschub einer fundierten For-

schung lösten die Großausstellungen der achtziger Jahre

aus: „Arte in Vienna“ in Venedig (1984), „Traum und Wirk-

lichkeit“ in Wien (1985) und „L´Apocalypse joyeuse“ in Paris

(1986). In allen drei Ausstellungen wurde in seltener Dichte

historische Entwicklung und Kunstschaffen der Epoche,

sowie das Weiterwirken der Tendenzen bis zum Jahre 1938

einer begeisterten Öffentlichkeit präsentiert. 

Die Wiener Moderne wurde das Forschungsthema schlecht-

hin. Je näher die Wende des 20.Jahrhunderts rückte, desto

mehr trat der Glanz der Epoche vor einem Jahrhundert in

den Mittelpunkt des Interesses. Die Frage „Wie war eine

derartige Konzentration von Spitzenleistungen der Kunst

und Kultur in nur zwei Dezennien möglich?“ wurde zur ent-

scheidenden Forschungsfrage, aber auch zur bangen Gewis-

senserforschung, ob denn neuerlich ein derartiger Höhe-

punkt möglich wäre. Man suchte und sucht eigentlich noch

immer nach den Rahmenbedingungen, die einen derartigen

„status of excellence“ ermöglicht haben. Nun bestand



5

D
ie

 W
ie

n
e

r
 M

o
d

e
r

n
e

 –
 e

in
e

 S
ta

n
d

o
r

tb
e

s
ti

m
m

u
n

g

Einigkeit darüber, daß die Moderne nicht nur in Wien

Triumphe feierte, doch gingen die Einschätzungen so weit,

„Wien als Brennspiegel der europäischen Moderne“

(Nautz/Vahrenkamp) zu betrachten. Im Wien der Jahrhun-

dertwende hat sich nach Meinung der Forscher die europäi-

sche Moderne in klarster und intensivster Form etabliert.

Die Denkgrundlagen für das 20. Jahrhundert wurden nicht

nur in Wien geschaffen, aber was wäre dieses Jahrhundert

ohne Freuds Psychoanalyse, ohne die Zwölftonmusik Arnold

Schönbergs, ohne Arthur Schnitzlers „Seelenlandschaften“

oder ohne Gustav Mahlers Musik und seine Interpretationen

des zeitgenössischen Musikschaffens.

Die Diskussion um den Stellenwert der Wiener Moderne

scheint auch nach fast zwei Jahrzehnten intensiver For-

schungen längst nicht beendet. Jüngste Publikationen

schätzen die Moderne unter dem Eindruck der Postmoder-

ne, die allgemein als Phänomen einer Krise gesehen wird,

anders ein. Der französische Germanist Jacques Le Rider

sieht auch in der Moderne Entwurzelungen und Krisenphä-

nomene. Le Rider bezeichnet sie als Krise des Liberalismus,

als Krise der Männlichkeit und als Krise der jüdischen Iden-

tität. Nach dem Börsenkrach des Jahres 1873 hatte der Libe-

ralismus, dem sich alle großen Exponenten der Wiener Mo-

derne zuzählten, den Boden unter den Füßen verloren und

war durch die Massenparteien entmachtet worden. Die

Ideen des Theoretikers des Mutterrechts Bachofen, der eine

deutlich merkbare Rückkehr des Weiblichen in der Kultur

prophezeite, und die gleichzeitig vehement artikulierten

weiblichen Emanzipationsbestrebungen verunsicherten die

Männerwelt. Als Reaktion darauf ergab sich Frauenhaß in

den verschiedensten Nuancen. Die Krise der jüdischen Iden-

tität erwuchs aus dem stetig wachsenden Antisemitismus

der Deutschnationalen und der Christlichsozialen.

Zur Zeit der Wiener Moderne entstand auch die Akzeptanz

der Krise als Entwicklungselement, als eine mögliche Le-

bensform. Denn neuere Forschungsansätze glauben ja

längst nicht mehr an den beständigen Fortschritt, an die

endzeitlich erreichbare Harmonie gleichförmiger Erschei-

nungen, vielmehr wird die bewußte Annahme und Wert-

schätzung der Vielfalt, der Widersprüchlichkeit und der He-

terogenität als Wert für sich gesehen. Dies ist nicht zuletzt

auch eine Bilanz aus den Erfahrungen der Geschichte die-

ses 20. Jahrhunderts. 

Zusätzlich zu den nun präziser formulierten Befunden kon-

zentriert sich das Interesse der Forschung vermehrt auf die

Wiener Phänomene Multikulturalität und auf die Gleichzei-

tigkeit höchst konträrer Auffassungen. Schließlich war die

Moderne ja von heftigstem Widerstand konservativer Zeit-

genossen begleitet. Jedenfalls wird die Diskussion um die

Moderne offenbar noch eine Weile anhalten, was der Erfor-

schung vieler, längst nicht hinlänglich dokumentierter Be-

reiche nur guttun kann.



6

Wien –  d ie  Bühne des Geschehens

Keineswegs sollte man meinen, daß die Jahrhundertwende

eine Epoche des siegessicheren Aufschwungs, des unbe-

schwerten Glaubens an die Zukunft gewesen wäre. Im Ge-

genteil: Das geistige und kulturelle Klima schwankte extrem

zwischen Höhen und Tiefen, zwischen den Polen Fort-

schrittsglauben und Untergangsstimmung. Die Menschen

waren fasziniert von den Erfolgen und Möglichkeiten von

Technik und Industrialisierung. Doch auch die Grenzen von

Mechanisierung, Urbanisierung wurden mit allen damit ver-

bundenen Problemen intensiv empfunden. Je weiter die Ra-

tionalisierung des Weltbildes voranschritt, desto vehemen-

ter artikulierten sich Sehnsüchte nach Irrationalem. Heils-

ideologien hatten Hochkultur. 

Der Kulturpessimismus eines Ludwig Wittgenstein

(1889–1951), die skurril und absurd aussichtslose Welt

Franz Kafkas (1883–1924) sind kristalline Ausformungen

des Zusammenbruchs gewohnter Denkwelten. Wittgenstein

meinte, daß infolge des Abbaus der soziokulturellen Ord-

nung jeder auf sich allein angewiesen sei. Arthur Schnitzler

(1862–1931), Arzt und Dramatiker und somit zweifacher The-

rapeut seiner Umwelt, porträtierte die Wiener Gesellschaft

auf ihrem Weg in Untergang und Tod. Aussichtslosigkeit und

Resignation geben den Grundton an.

Staat und Gesellschaft befanden sich auf dem Weg von der

Stabilität in die Labilität. Die Menschen lebten zwar in

einem gesättigten Gefühl der Sicherheit, d.h. es herrschte

seit den späten sechziger Jahren eine bisher kaum erlebte

lange Friedensperiode. Relativer Wohlstand erlaubte unge-

trübte Blicke in eine weitere Zukunft. Und doch brodelte es

unter der Oberfläche: Es gab eine Reihe ungelöster politi-

scher und sozialer Probleme – etwa die Frage der Nationa-

litäten oder die auf allen Ebenen schwelende Frage der so-

zialen Ungleichheiten. Die Krisenbewältigung scheiterte am

Eine Stadt als

Brutstätte von Polaritäten

Vorhandensein ganzheitlicher Lösungsansätze. Mit dem

Jahrhundert ging auch der Fortschrittsoptimismus zu Ende.

Die Überzeugung, daß alles möglich wäre, mußte gründlich

revidiert werden. Dazu kamen asynchrone Entwicklungen,

ein in der Donaumonarchie später als anderswo einsetzen-

der Modernisierungsschub brachte das ausgehende Jahr-

hundert zum Straucheln.

So ist Wiener Moderne gleichzeitig verbunden mit dem

Glanz der Klimt´schen Bilder und Spitzenleistungen auf

dem Felde der Wissenschaft, aber auch überschattet von

politischen Mißbildungen wie dem virulenten Antisemitis-

mus, von politischen Spannungen und Zwisten vorwiegend

zwischen den Nationalitäten. Die künstlerischen und wis-

senschaftlichen Spitzenleistungen vermochten die Proble-

me in den Schatten zu stellen, sie aber nicht zu lösen. Die

Jahrhundertwende ist eine vielfach ambivalente Übergangs-

zeit, in der alle Samen der Katastrophen des 20. Jahrhun-

derts gesät wurden. In den beiden Jahrzehnten zwischen

1890 und 1910 war Wien Eldorado der Künste, einsame

Höhepunkte in Musik und Literatur sind untrennbar mit dem

Wien dieser Jahre verbunden. Namen wie Egon Schiele

(1890–1918) und Oskar Kokoschka (1886–1980), Gustav

Mahler (1860–1911) und Arnold Schönberg (1874–1951), Carl

Menger (1840–1921) und Hans Kelsen (1881–1973) stehen

für Weltklasse in Kultur und den Geisteswissenschaften. Es

scheint plausibel, gerade aus dem Vorhandensein der Pola-

ritäten von fortschrittlich und reaktionär, von libertär und

bewahrend, von „Traum und Wirklichkeit“ (György Lukács)

das besondere geistige Klima und die kreative Atmosphäre

herzuleiten, die das Außergewöhnliche dieser Epoche kreie-

ren. Es gibt Stimmen, die meinen, die Moderne bestehe in

der Zusammenfassung von fundamentalen Gegensätzen. 

Zieht man beispielhaft einige Bereiche des politischen und

kulturellen Lebens heran, so ist es immer wieder faszinie-

rend, die „Antinomien der Moderne“ (Johannes Weiß) zu

entdecken. Friedensordnung für eine Welt von morgen

stand neben sinnlosem Zerstörungswahn, Emanzipation

(von Frauen, Randgruppen, Minderheiten) wurde durch



7

W
ie

n
 –

 d
ie

 B
ü

h
n

e
 d

e
s

 G
e

s
c

h
e

h
e

n
s

wüste Unterdrückungsmechanismen egalisiert. All dies wird

begleitet von einer generellen Sehnsucht nach Harmonie,

nach Aufhebung der Antinomien, nach dem Heilsweg zur

Lösung aller Fragen. 

Dem Traum von Harmonie entspricht in der Tat der generelle

Trend zum Gesamtkunstwerk, das Kunst, Wissenschaft und

Metaphysik in sich vereint. Friedrich Nietzsche (1844–1900)

und Richard Wagner (1813–1883), Hermann Bahr

(1863–1934) und Gustav Mahler sowie Gustav Klimt

(1862–1918) und in dessen Nachfolge die Künstler der Se-

cession und der Wiener Werkstätten suchten Wege zu einem

Ganzen. Tatsächlich waren es wohl viele Entwürfe für eine

plurale Welt. Der politische Philosoph Norbert Leser formu-

liert hierzu eine Ambivalenzthese, Schorske stellt bewußt

die kulturelle Blüte der Moderne in ein Umfeld politischer

Desintegration.

Die Moderne selbst wollte nicht nur als Gegensatz zu bishe-

rigen Trends und Stilrichtungen angesehen, d.h. gleichsam

als normale Änderung in der Folge der Generationen, son-

dern sie wollte als futuristisches Prinzip anerkannt werden.

So wie ein ins Wasser geworfener Stein immer größere Krei-

se zieht, wuchs die Moderne in Wien aus den ersten Erwäh-

nungen in Essays Hermann Bahrs, eroberte die Literatur,

prägte in der Secessions-Bewegung die bildenden Künste

und ebnete dem Expressionismus den Weg, der sich an-

schickte, die Moderne im Jahrzehnt nach der Jahrhundert-

wende zu überwinden. Hermann Bahr selbst meinte später,

er habe das Abendrot Österreich-Ungarns fälschlich für ein

Morgenrot gehalten. 

Ein wesentliches Kriterium der Wiener Moderne war wohl

ihr Hang zur Subjektivität. Die hohe Einschätzung des Indi-

viduums, ein Überbleibsel der liberalen Ära, schuf die Bio-

sphäre für die Gedankenwelt eines Sigmund Freud

(1856–1939), aber auch für die Wiener Schule der Natio-

nalökonomie, die sich mit ihrem Hauptvertreter Carl Menger

auf einen methodologischen Individualismus stützte. 

Die Naturwissenschaften dieser Zeitenwende wurden vor-

wiegend von der Empirie bestimmt, die Welt wurde als

gesamter Komplex, fern jeder Metaphysik der Philosophie

und der Naturwissenschaften, wahrgenommen. Beispielhaft

für diesen Zugang steht der Physiker und Philosoph Ernst

Mach (1838–1916).

Nicht die Gesamtheit der Welt, sondern nur einen sehr be-

schränkten Ausschnitt analysierten im Bereich der Sprache

etwa Karl Kraus (1874–1936) und Ludwig Wittgenstein, Adolf

Loos (1870–1933) beschränkte seine radikalen Analysen auf

die Architektur, der Kreis um den Philosophen Moritz

Schlick (1882–1936) konzentrierte sich auf die Wahrheit von

Aussagen. 

Grundsätzlich verfehlt wäre es, die Wiener Moderne als eine

indigene Schöpfung darzustellen, die völlig isoliert von

ihrer Umwelt im kulturellen Europa blühte. Entscheidende

Einflüsse kamen aus Deutschland, Friedrich Nietzsche und

Richard Wagner spielten eine wichtige Rolle, aber auch die

kulturelle Szene in Paris oder Rom hatte ihre Auswirkungen

auf Wien. Der Literat und Essayist Hermann Bahr fungierte

fast wie eine Schaltstelle. Er berichtete in Wien, was anders-

wo gedacht und geschrieben wurde. Für den Philosophen

Wittgenstein war es die Denkschule von Cambridge, die

seine Arbeit nachhaltig beeinflußte. Der Architekt Loos

wurde durch die Eindrücke der Bauten in Paris und Chicago

in seinen Ansichten präziser. Die Idee zur „Wiener Werkstät-

te“ war gar ein Import aus Großbritannien und verstand sich

als Antwort und Überwindung des Historismus. So ist die

Wiener Moderne jeweils im Spiegel der Außeneinflüsse und

der im Lande latent vorhandenen politischen und gesell-

schaftlichen Rückständigkeit zu beurteilen.

Auch die Wirkungen der Wiener Moderne nach außen waren

durchaus bedeutsam. So sei an das Palais Stoclet in Brüssel

erinnert, ein Gesamtkunstwerk des großen Josef Hoffmann

(1870–1956) und der „Wiener Werkstätte“. Wichtige Einflüs-

se in die Darmstädter Künstlerkolonie („Luisenhöhe“)

kamen durch Joseph Maria Olbrich (1867–1908), den Erbau-

er des Secessionsgebäudes. Gustav Mahler dirigierte in

zahlreichen großen Städten Europas und Amerikas, Oskar

Kokoschkas Bilder traten einen Siegeszug durch Deutsch-

lands Galerien an. Die Emigration des Geisteslebens aus



8

Österreich, die schon in den späten

zwanziger Jahren, als sich im Gefolge

des wirtschaftlichen Niedergangs

das perverse Antlitz des Antisemitis-

mus immer intensiver zeigte, einsetz-

te, führte den Rechtstheoretiker Hans

Kelsen zuerst nach Deutschland und

dann in die USA, ebenso wie den ge-

nialen Wirtschaftswissenschaftler

Josef Schumpeter (1883–1950). Lud-

wig Wittgenstein fand eine neue Gei-

stesheimat in Cambridge. Mit 1938

verliefen die letzten Spuren der Wie-

ner Moderne, sie ging – so sie dazu

in der Lage war – in die Emigration,

zumeist in den angloamerikanischen

Raum. Von dort aus erwuchs auch

das erste Interesse an den Wurzeln der Wiener Moderne.

So ergab sich die durchaus logische Frage nach den kreati-

vitätsfördernden Faktoren. Die Sehnsucht nach einer Wie-

derholung einer derart dichten Phase geistigen und künst-

lerischen Schaffens ist sehr verständlich. Die Forschung

widmete sich dem Problem des „kreativen Milieus“, teils

mit dem Hintergedanken, daß, wenn man diesem einmal

auf die Spur gekommen wäre, es sich vielleicht ein zweites

Mal schaffen ließe. Diese Intensität der Suche macht etwa

ein Urteil wie dies von Alan Janik begreiflich, der die beiden

Jahrzehnte zwischen 1890 und 1910 eine „Silicon Valley des

Geistes“ nannte. Inzwischen wurde eine Reihe von Theorien

zu den „conditions of excellence“ (dies die Formulierung

der Österreichischen Forschungsgemeinschaft, die sich seit

mehr als einem Jahrzehnt mit der Geschichte Wiens um

1900 befaßt) geboren. Der lange in Amerika lehrende öster-

reichische Historiker Robert A. Kann (1906–1981) wollte lie-

ber die Voraussetzungen definiert haben. Bemerkenswert

ist dabei die Tatsache, die fast einer historischen Ironie

gleicht, daß die Künstler selbst das Wiener Milieu eher als

Hemmschuh denn als förderndes Element empfanden.

Die Trägerschichte dieser Wiener Moderne war eine junge

Generation, die ihrem Herkommen nach aus dem liberalen

Bürgertum stammte. Ihre Väter hatten es durch wirtschaftli-

che Erfolge in der liberalen Ära zu Ansehen gebracht. Sie

fühlten sich nicht durch die Schranken einer Adels-

gesellschaft beeinträchtigt, sondern

durch das Aufkommen des Proletariats

bedroht. Es war eine inhomogene

Schicht, die darauf mit der Forderung

nach Homogenität reagierte. Sie verab-

scheuten das Stilmix des Historismus,

sie verteufelten die beliebige Vielfalt

der Ringstraßenära. Die Üppigkeit des

Makart´schen Wohnstils, die ihnen oberflächlich erschei-

nende Dekorationswut der Bankierspalais, das un-

reflektierte Wuchern sprachlicher Arabesken – dies sind für

einen Karl Kraus, einen Adolf Loos oder einen Arnold Schön-

berg die erklärten Gegenpositionen, die sie verdammen.

Die Puristen der Sprache, des Klangs und der Form loten

Grenzen aus, sie kämpfen um Reinheit. Jede Verknüpfung

eines Kunstwerkes, das sie als etwas völlig Autonomes be-

trachten, mit der Zweckhaftigkeit des Alltags wird als Sakri-

leg abgetan.

Eine der Ursachen für die geistigen Höchstleistungen dieser

Epoche wird auch in der Spannung und dem geistigen Aus-

tausch zwischen den Provinzmetropolen der Monarchie und

der Residenz Wien gesehen. Fermentartig habe dies den

Kreativitätsschub der Jahrhunderwende herbeigeführt. Die

Submetropolen dienten als Probebühne für den kosmopoli-

tischen Brennpunkt Wien. 

Ein weiteres Element für den kreativen Frühling wird in der

repressiven Haltung der katholischen Kirche gegen alles

Neue gesehen. Dies habe den Widerstandsgeist erwachen

lassen, die Kreativität erwuchs aus der Oppositionshaltung.

Ansicht der
neogotischen
Votivkirche



9

W
ie

n
 –

 d
ie

 B
ü

h
n

e
 d

e
s

 G
e

s
c

h
e

h
e

n
s

Wien, die Residenzstadt der habsburgischen Doppelmonar-

chie, besaß kaum bürgerliche Traditionen. Wien war immer

die Stadt des Adels und der Bedienten, das kaiserliche Hof-

lager und der Winterwohnsitz der Herrschenden gewesen,

aber nie konnte sich in dieser Stadt eine breite Bürger-

schichte etablieren, die der Stadt ihren Stempel aufdrückte.

Dieser tief empfundene Mangel an nicht existierender bür-

gerlicher Tradition findet seinen beredten Ausdruck bei der

Entscheidung für den Neubau des Wiener Rathauses. Wien

imitierte den Stil der westeuropäischen Bürgermetropolen

und Handelszentren, die Stadt wollte bewußt nachholen,

was wohl einst versäumt wurde. Der Prunk der Ringstraßen-

bauten, die Kulturtempel der liberalen Ära werden von Hi-

storikern als bürgerliche Sakralbauten interpretiert. Die bis

heute nachwirkende Sakralisierung des Kulturortes läßt

sich durchaus auf den bürgerlichen Nachholbedarf des letz-

ten Viertels des 19. Jahrhunderts zurückführen.  

In der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts erfolgte zwar in

Wien nach dem Schleifen der alten Befestigungsanlagen ein

gewaltiger Modernisierungsschub. Es war, als ob sich die

Stadt aus einem Korsett befreit hätte. Großzügige Bauten,

breite Alleestraßen, moderne Verkehrswege entstanden.

Die Infrastruktur einer modernen Großstadt, Wasserbauten

und Energieversorgung, wurden schnell vorangetrieben.

Neue Verkehrsmittel, wie Bahn, Fahrrad und Auto, lösten

das Pferd als Maßstab für die Fortbewegungsgeschwindig-

keit des Menschen ab. Es heißt, daß nichts so sehr die

Emanzipation der Frauen gefördert habe wie das Fahrad.

Die Eisenbahn wiederum begünstigte die Mobilität der

ärmeren Schichten und führte zu einem rasant steigenden

Zuzug in die Metropolen, vor allem nach Wien.

Dies alles kontrastierte mit einer breiten Verelendung der

untersten Schichten. Die bittere Armut der Ziegelarbeiter,

die steigende Pauperisierung des Vorstadtproletariats, gra-

vierende sozialen Fehlentwicklungen waren in der nachlibe-

ralen Ära nicht mehr in den Griff zu bekommen. Viele nega-

tive Wirkungen wurden durch die politische Rückwärtsge-

wandtheit, die meinte mit Dirigismus der Entwicklungen

Herr zu werden, verstärkt. Dazu kam eine höchst ausgefeilte

Bürokratie, die stabilisierend wirkte. Manche Historiker

meinen sogar, sie wäre geradezu „technokratisch“ (Wolf-

gang Mantl) gewesen. 

Um 1900 machte sich im politischen Wien eine morbide Un-

tergangsstimmung breit. Eine der Ursachen war der Auf-

stieg neuer Klassen zum politischen Licht, d.h. zur Anteil-

nahme am politischen Leben. Die neuen Massenparteien –

Residenzstadt Wien – 

eine kleinstädtische Metropole

Das nach dem
Vorbild west-
europäischer
Rathäuser im
Stil der Neo-
gotik errichtete
Wiener
Rathaus

Heinrichshof 
vis-à-vis der Oper



10

Christlichsoziale und Sozialdemokraten – untergruben

höchst erfolgreich die politische Basis der bisherigen Eliten.

Die Massenparteien wurden zum Anwalt des Massenelends,

sie verkündeten als Zukunftsperspektive eine neue Massen-

kultur. Vermischt und intensiviert wurde diese neue politi-

sche Gemengelage durch die Nationalitätenkonflikte, derer

Herr zu werden einer versteinerten Nomenklatura der Ver-

waltung nicht gelang. Weder für das nationale Problem noch

für die soziale Frage lieferte die Bürokratie Antworten, 

die Politik bot bessere oder schlechtere Visionen, doch

keine realen, auf eine mittlere Perspektive hin orientierte

Lösungen.

Ein halbes Jahrhundert zuvor wußte jeder, wo sein Platz

war. Die Bürger der Stadt, die Menschen auf dem Lande ver-

fügten über eine klare Beheimatung und ein ebenso klares

Bild von den Gewalten, die ihr Leben bestimmten. Der Staat

und seine Helfer, der Adel und die Kirche waren eine klar

definierte Machtgemeinschaft, mit der zu leben die Men-

schen gelernt hatten. Im Zuge der Säkularisation und

Segmentierung der Gesellschaft trat Orientierungslosigkeit

ein, die Aufhebung der Unterschiede ließ an allem und

jedem zweifeln. Auch Joseph Roths (1894–1939) Romanfi-

gur, der Bezirkshauptmann Trotta, ein Ordnungsfaktor in

seiner Umwelt, dessen Weltbild von Generationen vorge-

formt erscheint, wird in einem rasanten Veränderungspro-

zeß seiner Sicherheit und seiner Autorität beraubt. Doch die

Verwaltung, die Bürokratie bewahrte noch immer eine kal-

mierende Kraft, sie glättete die Wogen und verhinderte

damit eine Implosion. Dieses subkutane Wissen um die Be-

harrungseffekte der Bürokratie machten den Beamten zur

Literaturfigur schlechthin. Der literarisch gebildete und zu-

weilen auch heimlich literarisch tätige Beamte wurde zum

Garanten des Weiterlebens eines politisch längst hinfälligen

Staatskörpers. Der Traum eines Regierungschefs, die Le-

benslüge der dahingehenden Monarchie war das Regieren

via apolitischer Beamtenkabinette, letztlich die Perpetu-

ierung des Unveränderlichen.

Schorske fand für die Diskrepanz von politischer Erstarrung

und kulturellem Aufbruch in der Moderne ein freudiani-

sches Erklärungsmodell. Er meinte, daß Kunst und Kultur

des Fin des siècle als Surrogate, als Sublimierungen für den

Bürger, der politisch nicht aktiv werden konnte, dienten.

Ideen, die Krise zu überwinden und Gremien für einschlägi-

ge Diskussionen fehlten. Es fehlte die Diskussionskultur

westlicher Demokratien, vor allem auf der konservativen

Seite. Auch der Reformkatholizismus stand noch auf sehr

schwachen Beinen. Ignaz Seipel (1876–1932), Moraltheolo-

ge in Salzburg, wäre zu jenen weiterschauenden Priester-

Das Gebäude der Gartenbau-
gesellschaft, links im Hinter-

grund das Palais Coburg-Gotha

Drahtseilbahn auf
die Sophienalpe



11

W
ie

n
 –

 d
ie

 B
ü

h
n

e
 d

e
s

 G
e

s
c

h
e

h
e

n
s

politikern zu rechnen, die manche Zeichen des Wandels

richtig zu deuten wußten und bereit waren, Veränderungen

als unausweichlich zu akzeptieren. 

Diese Jahrhundertwende generierte auch das Vokabular,

das für die Schrecknisse dieses 20. Jahrhunderts die Fah-

nenwörter lieferte und somit leitmotivisch verantwortlich zu

machen ist. Die um die Mitte des Jahrhunderts zur Untat ge-

wordenen Ideen wurden um die Jahrhundertwende als Wör-

ter und Begriffe geboren. So lancierte etwa der überzeugte

Zionist und Korrespondent der „Neuen Freien Presse“ in

Paris Max Nordau (1849–1923) den Begriff „Entartung“, um

von ihm als negativ empfundene Elemente seiner Zeit zu be-

zeichnen. Welchen Weg des Bedeutungswandels dieses

Wort nahm, wissen wir alle. 

Wien war auch der Nährboden eines breiten Antisemitis-

mus, wodurch die fortschrittliche jüdische Intelligenz dop-

pelt diskriminiert wurde. Jüdisch und fortschrittlich gleich-

zeitig zu sein, entsprach nicht dem gesellschaftlichen Com-

ment. Zur Überwindung dieser ablehnenden Front ent-

wickelte die jüdische Intelligenz eine hohe Sensibilität in

der Beurteilung der Situation, sie antwortete mit weitschau-

enden Änderungen und Utopien. Wahrscheinlich machte

auch dieses geistige Spannungspotential die Stadt zum

Sehnsuchtsziel der Zuwanderer aus Osteuropa. Die unruhi-

gen jungen Geister, die in den jüdischen bibliophilen Tradi-

tionen Osteuropas heranwuchsen, fanden durch die „Flucht

ins Geistige“ einen Weg aus der Diskriminierung und Ghet-

toisierung. Eine Alternative zur Gruppendiskriminierung

fand die junge jüdische Bevölkerung im Zionismus Theodor

Herzls (1860–1904). Seine Vision vom historischen und nur

wiederzubelebenden Staat der Juden stieß auch in den ei-

genen Reihen auf Kritik. Vor allem das jüdische Bildungs-

bürgertum, das assimilierungsfreudig sich in der deutschen

Sprach- und Kulturnation heimisch fühlte, stand einem Pio-

nierleben in fremder Umwelt skeptisch gegenüber.



12

Sigmund Freuds Werk „Die Traumdeutung“

„Auf den folgenden Blättern werde ich den Nachweis erbrin-

gen, daß es eine psychologische Technik gibt, welche ge-

stattet, Träume zu deuten, und daß bei

Anwendung dieses Verfahrens jeder

Traum sich als ein sinnvolles psychisches

Gebilde herausstellt, welches an angeh-

barer Stelle in das seelische Treiben des

Wachens einzureihen ist.“ So begann Sig-

mund Freuds bereits im November 1899

erschienenes Werk „Die Traumdeutung“,

das allerdings auf dem Deckblatt das Er-

scheinungsjahr 1900 trägt, so als wollte

es mit seinen Erkenntnissen das neue

Jahrhundert einläuten. Die Auflage von

600 Stück war äußerst bescheiden, und

doch dauerte es acht Jahr bis zum Abver-

kauf dieses Werkes. Freud hatte mehr als

vier Jahre durch Selbstbeobachtung und

Selbstanalyse zu diesem Werk nachge-

dacht und gearbeitet. Es war zweifellos

eines seiner sehr subjektiv bestimmten

Bücher. Freud blieb zeit seines Lebens

davon überzeugt, daß nur über Träume

der Zugang zu Sphären des Unbewußten

möglich wäre. Inzwischen haben seine

Nachfolger und Gegner manches an sei-

ner Theorie gekratzt, doch mindert dies

nicht die grundsätzliche Bedeutung von

Freuds Werk. Für Freud war „Die Traum-

deutung“ immer sein liebstes Werk.

Freuds wissenschaftliche Arbeiten erfuh-

ren kaum jene Rezeption, die ihnen an-

gemessen gewesen wäre. Seine 1895

Bücher schaffen neue Denkwelten

Ideen  und Bef indl ichkei ten

publizierten „Studien über Hysterie“ wurden nicht nur

freundlich aufgenommen. Freud blieb aber unerschütterlich

dabei, daß das Studium der Träume seiner Patienten am An-

fang der Behandlung von Neurosen stehen müsse. 1916 er-

klärte er in einer Vorlesung: „ ... das Studium des Traumes

ist nicht nur die beste Vorbereitung für das der Neurosen,

der Traum selbst ist auch ein neurotisches Symptom, und

zwar eines, das den für uns unschätzbaren Vorteil hat, bei

allen Gesunden vorzukommen.“ Natürlich war er sich der

Provokation bewußt und sah, was an Kritik auf ihn zukom-

men würde. Um die Kritiker zu überzeugen, vermied er es,

Träume seiner Patienten als Beispiele anzuführen, sondern

verwendete eigene Traumerlebnisse, im vollem Bewußtsein,

wieviel er dabei von sich selbst preisgab. Daß es das Unbe-

wußte im Menschen gäbe, war schon vor Freud bekannt,

doch die Wege zu manchen Entschlüsselungen lieferte

Freuds Werk. Schlüssig wies Freud nach, daß der Traum

Wunscherfüllungscharakter habe. Verzerrte Trauminhalte

deutete Freude als verpönte Wünsche, die durch eine gewis-

se Traumzensur unkenntlich gemacht würden. Freuds Analy-

se des Traumes war so gründlich, daß spätere Theoretiker

dem kaum etwas hinzufügen konnten. Auch heute noch ist

in der Psychoanalyse die Deutung der Träume eines der

wichtigsten Instrumentarien geblieben. Freud hat mit seiner

Differenzierung von Traum und Wirklichkeit eine innere Welt

entdeckt und beschrieben, die bisher nur Dichtern ah-

nungsvoll bewußt war. Der Zukunftsmächtigkeit des

Porträt
Sigmund

Freuds aus
dem Jahre

1929

Buchumschlag zu Sigmund
Freuds „Traumdeutung“

mit dem Erscheinungsver-
merk 1900



13

Id
e

e
n

 u
n

d
 B

e
fi

n
d

li
c

h
k

e
it

e
n

Traumes, wie man sie in früheren Zeiten vermutete, erteilte

Freud eine Absage: „Und der Wert des Traumes für die

Kenntnis der Zukunft? Daran ist natürlich nicht denken. Man

möchte dafür einsetzen: für die Kenntnis der Vergangen-

heit. Denn aus der Vergangenheit stammt der Traum in

jedem Sinne. Zwar entbehrt auch

der Glaube, daß der Traum uns die

Zukunft zeigt, nicht völlig des Ge-

haltes an Wahrheit. Indem uns der

Traum einen Wunsch als erfüllt vor-

stellt, führt er uns allerdings in die

Zukunft; aber diese vom Träumer

für gegenwärtig genommene Zu-

kunft ist durch den unzerstörbaren

Wunsch zum Ebenbild der Vergan-

genheit gestaltet.“

Der Fall Otto Weininger

Im Juni 1902 wurde der Philoso-

phiestudent Otto Weiniger

(1880–1903) nach Abschluß seiner Dissertation „Eros und

Psyche“ zum Doktor der Philosophie promoviert. Ohne

Kenntnis der Arbeiten Sigmund Freuds wäre Weiningers Dis-

sertation undenkbar gewesen. Weiningers Freund Hermann

Swoboda war ein regelmäßiger Besucher der Praxis in der

Berggasse 19 und versorgte den Doktoranden mit dem je-

weils neuesten Wissens- bzw. Diskussionsstand. Doch trotz

der Aktualität der verarbeiteten Forschungen wollte Weinin-

gers Doktorvater Friedrich Jodl (1849–1914) das Werk kei-

nem Verleger empfehlen, waren doch die darin geäußerten

Gedanken zu extrem, die Sprache geradezu exzessiv. Der

ungeduldige Weininger wandte sich an Freud, in der Hoff-

nung von diesem eine Verlagsempfehlung zu erhalten, doch

Freud wies ihn ab. Er hielt den jungen Mann wohl für sehr

ernsthaft, aber streng fiel seine Kritik aus. Als Weiningers

Werk, vermehrt um die drei Schlußkapitel „Das Wesen des

Weibes und sein Sinn im Universum“, „Das Judentum“ und

„Das Weib und die Menschheit“ doch unter dem Titel „Ge-

schlecht und Charakter“ 1903 erschien, faßte Freud seine

Kritik schärfer. Antisemitismus, Misogynie und Weiningers

seltsame philosophische Aberrationen lehnte er ab.   

Für Freud brachte das Erscheinen dieses Werkes noch einen

unangenehmen Urheberrechtsstreit mit seinem Berliner

Kollegen Wilhelm Fließ, der seine eigene Theorie von der

menschlichen Bisexualität durch angebliche Indiskretion

Freuds an Weininger und seinen Freund Swoboda verraten

fühlte. Es kam sogar zu unerfreulichen Pamphleten gegen

Freud. Karl Kraus, ein Verehrer Otto

Weiningers, ergriff in der „Fackel“

für diesen Partei. Gerade was die

Misogynie betraf, stand Kraus dem

bewunderten Weininger in nichts

nach. So meinte er doch ernstlich:

„Bedeutende Menschen haben

stets nur Prostituierte geliebt.“,

wobei er unter Menschen sichtlich

nur Männer verstand.

Jedenfalls führte dies dazu, daß

Weininger in Wien als Schüler und

späterer Dissident Freuds galt.

Noch dazu erlebte Weiningers

Buch – offenbar weil er offen aus-

sprach, was viele Männer dach-

ten – einen geradezu sensationel-

len Erfolg: Zwischen 1903 und 1932

erschienen 28 Auflagen des Bu-

ches. Für die Gegner Freuds wurde

Weiningers Machwerk zur Argu-

mentationswaffe gegen Freuds

„Pansexualismus“, ja gegen die

Psychoanalyse schlechthin. Karl

Kraus tat ein Übriges, indem er

Weiningers Theorien in der „Fackel“

verbreitete. Der italienische Dikta-

tor Benito Mussolini bezog sich auf

ihn, wenn er meinte: „Weininger

hat mir viele Dinge klar gemacht.“

Titelseite von Otto
Weinigers 1903 er-
schienenem Buch
„Geschlecht und
Charakter“



14

Freud beurteilte Weininger, der in aufsehenerregender

Weise noch im Jahr des Erscheinens seines Buches Selbst-

mord beging, als einen infantilen Neurotiker, allerdings von

außergewöhnlicher Begabung. Weiningers Buch ist ein un-

gewolltes Protokoll einer Selbstanalyse und sollte als medi-

zinischer Befund aus dem Verkehr gezogen werden. Un-

glücklicherweise übte der Autor, der so chaotische Sätze

schrieb, wie: „Das Weib besitzt kein Ich, das Weib ist das

Nichts.“ beträchtliche Faszination auf eine Männerwelt, die

sich durch äußere Umstände in einer Identitätskrise be-

fand, aus. 

Theodor Herzls Vision vom jüdischen Staat

Der Antisemitismus ist kein Phänomen des 19.Jahrhunderts,

allerdings vermochte dieses Jahrhundert dem schändlichen

Diskriminierungsdenken

noch einen rassischen

Aspekt hinzuzufügen. Die

jüdischen Bürger spalteten

sich in zwei, eher ausein-

anderklaffende Denkschu-

len, die einen sahen nur in

der Assimilation, d.h. in

der völligen Anpassung

einen Ausweg. Die anderen

meinten, in Segregation, in

der kompletten Trennung

von allen anderen Bewoh-

nern des jeweiligen Staates

den Stein der Weisen gefunden zu haben. In Wien hatte der

Antisemitismus noch eine spezielle klerikale Note, die

durch den Kampf der Christlichsozialen um die Macht ver-

schärft wurde. Denn die Politiker dieser Partei bedienten

sich des Antisemitismus als eines billigen, die niedrigsten

Instinkte weckenden Propagandamittels. Und sie hatten Er-

folg damit. Denn die in ihren Existenzgrundlagen durch die

Industrialisierung bedrohten Kleingewerbetreibenden

schenkten nur zu gerne antisemitischen Parolen Glauben. 

Der Rassenantisemitismus, basierend auf den pseudowis-

senschaftlichen Ideen Arthur Gobineaus, gewann in Wien

unter der deutschnationalen studentischen Jugend zuneh-

mend Anhänger. So verdiente Wissenschaftler, wie der Me-

diziner Theodor Billroth (1829–1894), würdigten sich zu

Trommlern dieses sozialdarwinistischen Gedankenguts

herab. In zahlreichen Studentenverbindungen wurde der

Arierparagraph eingeführt, bedeutende Denker wegen ihrer

jüdischen Herkunft der Damnatio memoriae anheimgege-

ben. Der deutschnationale und ehemals sehr sozialkritische

Politiker Georg von Schönerer, der die politische Wirksam-

keit dieser  bösartigen Agitation schnell erkannte, wurde

zur Leitfigur der Rassenantisemiten. Um die Jahrhundert-

wende erschienen zahllose antijüdische Schmähwerke, die

reißenden Absatz fanden. 

Die Affäre Dreyfus, der angebliche Spionageskandal um

einen französischen Offizier, machte allen, die das Zeitge-

schehen aufmerksam beobachteten, das Problem deutli-

cher. Der aus Budapest stammende und in Wien lebende

Journalist und Korrespondent der „Neuen Freien Presse“,

für die er über den Dreyfus-Prozeß direkt aus Paris berichte-

te, Theodor Herzl wandte sich unter dem Eindruck der Hetz-

kampagne in Frankreich völlig vom Assimilationsgedanken

ab und propagierte in seiner programmatischen Schrift „Der

Judenstaat, Versuch einer modernen Lösung der Judenfra-

ge“ (1896) die Gründung eines unabhängigen jüdischen

Staatswesens in Palästina. Ein Jahr später bereits organi-

sierte er den 1. Zionistischen Weltkongreß und wurde Präsi-

dent der zionistischen Weltorganisation. Bis zu seinem Tod

im Jahre 1904 trat Herzl unermüdlich immer wieder für seine

Vision ein. 52 Jahre nach Herzls Buch wurde sie mit der

Gründung des Staates Israel Wirklichkeit.

Theodor Herzl (re.)



15

Id
e

e
n

 u
n

d
 B

e
fi

n
d

li
c

h
k

e
it

e
n

Goldenes Zeitalter der Secession

Der große Auftakt für die Kunst der Jahrhundertwende er-

folgte mit dem Auszug der bildenden Künstler aus dem

„Künstlerhaus“ und der folgenden Gründung der „Secessi-

on“. Die Künstlergruppe, die sich so deutlich von der bishe-

rigen Kunstrichtung absetzen wollte, erbaute sich auch ein

neues Ausstellungsgebäude, für das die Stadt Wien einen

Baugrund an der Friedrichstraße, nahe dem Naschmarkt zur

Verfügung stellte. In kürzester Zeit stellte Joseph Maria Ol-

brich einen Neubau für Ausstellungen auf diesen Bauplatz,

der alle Erwartungen der Künstler befriedigte, die Wiener

Bevölkerung aber, die sich mit dem neuen Gebäude nicht

anfreunden konnte, zur respektlosen Bezeichnung

Institutionen als Vehikel

der Erneuerung

„Goldenes Krauthappel“ veranlaßte. Secessionsgebäude –

es trug über dem Eingang die Inschrift „Der Zeit ihre Kunst,

der Kunst ihre Freiheit“ – und die gleichzeitig gegründete

Zeitschrift „Ver sacrum“ waren die Foren, wo sich die jungen

Rebellen dem Publikum stellen konnten. Die jährlich statt-

findende Kunstschau präsentierte einen Überblick über das

Kunstschaffen im In- und Ausland, neueste Trends waren an

den ausgestellten Werken ablesbar. Schon die erste Aus-

stellung hatte einen überwältigenden  Erfolg. Hermann Bahr

schwärmte darüber: „So eine Ausstellung haben wir noch

nicht gesehen! Eine Ausstellung, in der es kein schlechtes

Bild gibt! Eine Ausstellung in Wien, die ein Resumé der

ganzen modernen Malerei ist! Eine Ausstellung, die zeigt,

daß wir in Österreich Leute haben, die neben die besten Eu-

ropäer treten und sich mit ihnen messen dürfen! Ein Wun-

der!“ Dieses Wunder hielt mehr als ein Jahrzehnt an. Die Se-

cession sorgte immer für Leben in der Kunstszene, neueste

Trends zu zeigen, blieb Programm. So erregten in der Kunst-

schau des Jahres 1908/09 nicht mehr die Altmeister wie

Klimt das Publikum sondern die jungen Expressionisten

Egon Schiele und Oskar Kokoschka. Wie sehr sie das Publi-

kum in Aufregung versetzten, macht der Ausspruch des

Thronfolgers Franz Ferdinand (1863–1914) über die Arbeiten

Gustav Klimt,
Unzensurierter
Plakatentwurf für
die erste Secessions-
Ausstellung

Titelbild des ersten
Heftes der Zeit-
schrift „Ver sacrum“



16

Oskar Kokoschkas anläßlich einer Aus-

stellung im Hagenbund im Jahre 1911

deutlich: Er meinte, man müßte dem Kerl

die Knochen im Leibe brechen. Jeden-

falls gab es ein Forum für junge Künstler,

die nicht den vorgeformten Erwartungen

entsprachen, sondern radikal neue Wege

gingen. 

Gründung der „Wiener Werkstätte“

Seit Gründung der „Secession“ hatte diese Künstlergruppe

auch dem Kunsthandwerk erhöhte Beachtung geschenkt. Es

entsprach dem Programm vom Gesamtkunstwerk, das „alle

Bereiche des Lebens umfassen“ sollte, daß das Kunsthand-

werk gleichberechtigt neben der Arbeit eines Malers oder

Bildhauers stand. Josef Hoffmann formu-

lierte hierzu den Standpunkt der Secessio-

nisten: „Es kann unmöglich genügen,

wenn wir Bilder, und wären sie auch noch

so herrlich, erwerben. Solange nicht unse-

re Städte, unsere Häuser, unsere Räume,

unsere Schränke, unsere Geräte, unsere

Kleider und unser Schmuck, solange nicht

unsere Sprache und unsere Gefühle in

schlichter, einfacher und schöner Art den

Geist unserer eigenen Zeit versinnbildli-

chen, sind wir unendlich weit gegen unse-

re Vorfahren zurück und keine Lüge kann

uns über alle diese Schwächen täuschen.“

Um dieser Programmatik Rechnung zu tragen, gründeten im

Jahre 1903 Josef Hoffmann, Kolo Moser (1868–1918) und

Fritz Waerndorfer die „Wiener Werkstätte“, die sich der Ge-

staltung und dem Vertrieb von kunsthandwerklichen Pro-

dukten widmen sollte. Vorbild für die „Wiener Werkstätte“

war die englische „Guild of Handicraft“, die im Essex House

in London nach den Ideen von John Ruskin und William Mor-

ris für jedermann erschwingliche Handwerksprodukte, die

bewußt im Gegensatz zu maschineller Fertigung standen,

erzeugte. 

Im Laufe der Jahre entstand eine Fülle schö-

ner und auch für bürgerliche Einkommen er-

schwinglicher Gegenstände, die das Unter-

nehmen florieren ließen. Die Qualität der

Arbeiten erwuchs aus der Zusammenarbeit

von mit den Materialien und Fertigungsme-

thoden vertrauten Handwerkern und her-

vorragenden Künstlern, die die Entwürfe

lieferten. Nach und nach etablierte sich

eine Käufergruppe, die es als Verpflichtung

betrachtete, die Produkte der „Wiener

Werkstätte“  zu erwerben, auch um mit die-

ser Kunstgesinnung identifiziert zu werden.

Allerdings konnte dieses Konzept nur in

einer Zeit florierender wirtschaftlicher Ver-

hältnisse funktionieren. Sobald in den spä-

ten zwanziger Jahren die Wirtschaftskrise

einsetzte und die Käuferschichte für die

schönen Dinge verloren ging, ging auch die

„Wiener Werkstätte“ zugrunde. 1932 kam

das Aus für diese Institution, die ursprüng-

lich guten Geschmack auch unter das einfa-

che Volk bringen wollte. 

Michael
Powolny,
Bonbon-

nieren und
Figurine

Dagobert Peche, Ehrengabe
für Josef Hoffmann anläßlich
seines 50.Geburtstages

Kolo Moser,
Prunkkassette

Körbchen von
Josef Hoffmann



17

Id
e

e
n

 u
n

d
 B

e
fi

n
d

li
c

h
k

e
it

e
n

Das Wiener Kaffeehaus 

und der Wiener Salon

Im Jahre 1897 wurde in Wien das Café Griensteidl geschlos-

sen, eine Institution, die für die jungen Literaten eine Heim-

statt gewesen war, ein beliebter Treffpunkt, dem alle nach-

weinten, ob sie nun zur dekadenten Truppe der Kaffeehaus-

literaten gehörten oder nicht. Das Griensteidl war in erster

Linie für den Literatenkreis „Jung Wien“ von Bedeutung,

Hermann Bahr, Hugo von Hofmannsthal (1874–1929),

Schnitzler oder Richard Beer-Hofmann (1866–1945) saßen

ebenso im Griensteidl wie die Autoren und Kritiker der

führenden Zeitschriften wie etwa „Moderne Dichtung“. Karl

Kraus stand abseits und wurde schließlich auch der Kritiker

dieser Literatengruppe. In Paraphrasierung des Modewor-

tes von der „Décadence“ schuf er den Begriff von der „Kaf-

feehausdekadenzmoderne“. Anläßlich der Schließung des

Greinsteidl meinte Kraus, daß Wien „jetzt zur Grossstadt

demolirt“ würde. Er sah auch mit Freude diese Literatur da-

hinwelken, allein sie überlebte und schuf in den nächsten

Jahren noch wichtige Werke. 

Die Tatsache, daß das Ende des Café Griensteidl eine Affäre

in Wiens Kulturleben auslöste, macht den Stellenwert des

Kulturfaktors Kaffeehaus deutlicher. Das Wohnzimmer der

Wiener kulturellen Elite um die Jahrhundertwende war

höchst selten ein bürgerlicher Salon, zumeist, ja alltäglich

hielten sich alle jene, die etwas im kulturel-

len Leben der Stadt darstellten oder darstel-

len wollten, im Kaffeehaus auf. Das Kaffee-

haus war der Umschlagplatz der Meinungen,

der gesellschaftliche Raum, wo man allein

sitzen und arbeiten konnte und sich doch

nicht einsam fühlte. Das Kaffeehaus ersetzte

Familienleben, den Debattierklub und die zu-

weilen fehlende warme Wohnung. Hier waren

Kontakte ohne Verpflichtungen, Begegnun-

gen ohne Folgewirkungen möglich. Das Kaf-

feehaus bot den Rahmen für das Flüchtige

des Augenblicks, es gab den Fechtboden für

kreative Aperçuerfinder ab. 

Wenige der jungen und ungestümen Literaten waren in den

Salons der Damen der Wiener Gesellschaft zugelassen.  In

der Döblinger Villa von Franziska Wertheimstein

(18441–907) fanden Ferdinand von Saar (1833–1906), aber

auch der junge Hofmannsthal Aufnahme und Unterstützung.

Der Salon Bertha Zuckerkandls (1864–1945) öffnete sich

allen modernen Intellektuellen, die Hausfrau war selbst als

streitbare Journalistin und Essayistin tätig und nahm sich

als solche der jungen Genies an. Auch Alma Mahler-Werfel

(1879–1964) folgte in späteren Jahren diesen Fußstapfen.

Das konservative Wien, das die Kunst dieser jungen und ex-

zessiven Literaten und Maler strikte ablehnte, traf sich im

Salon der Pauline Metternich (1836–1921), die wilde Parfor-

ceritte gegen Otto Wagner (1841–1918) oder Gustav Klimt in

den ihr nahe stehenden Blättern unterstützte. 

Diese Salons als neutrale Orte der Begegnung, aber auch

als Bühnen der Selbstdarstellung der jeweiligen Hausfrau

nahmen im Diskussionsklima der Stadt einen wichtigen

Reinhold
Völkel, Café
Griensteidl,
im Vorder-
grund rechts
Peter Alten-
berg an
einem Tisch

Titelblatt der
dritten Auflage von
Karl Kraus’
„Die demolirte
Litteratur“

Franziska Wertheim-
stein, Mäzenin der jun-
gen Literaten, Foto nach
einer Platintypie nach
einem Gemälde von
Franz von Lenbach



18

Platz ein. An einem Thema dieser Salons konnte keiner vor-

beigehen. Sie waren tonangebend, wenngleich die Breiten-

wirkung der einzelnen „Salonlöwin“ nicht überschätzt wer-

den darf. Ihr Einfluß ging kaum über den Frauen generell

gewährten Spielraum hinaus. Trotzdem wurde eifersüchtig

verfolgt, wer in welchem Hause geladen war, bzw. wer die

Fronten wechselte und vielleicht gar einen anderen Salon

besuchte. So berichtet Karl Kraus seiner langjährigen Ver-

trauten Sidonie Nadherny (1885–1959), daß Rainer Maria

Rilke (1975–1926) ihn nur selten besuche, stattdessen aber

in den „Häusern Thurn und Schwarzwald“ verkehre. Vor

allem der Salon der Genia Schwarzwald (1972–1940), einer

Reformpädagogin und großen Humanistin, war Kraus ein

Dorn im Auge. Er ließ kaum eine Gelegenheit aus, Genia

Schwarzwald zu beleidigen oder sich über ihre „breite Müt-

terlichkeit“ lustig zu machen. So schrieb er: „Maria verkehrt

bei Frau Sch. Und was es da überhaupt an Melangen geben

soll.“ Mit Maria war Rilke gemeint, Sch. steht für Schwarz-

wald. Umgekehrt zählten Adolf Loos, Oskar Kokoschka und

Egon Wellesz (1885–1974) zu den ständigen Gästen im

Hause Schwarzwald.

Für das intellektuelle Klima der Stadt spielte auch die Ge-

schlechterfrage eine wichtige Rolle. Wie überall auf der Welt

forderten die Frauen in einer männlich dominierten Welt

einen besseren Platz ein. In Emanzipationsbewegungen ar-

tikulierten sie ihre Wünsche nach mehr Bildung, mehr

Selbstbestimmung und mehr bürgerlichen und politischen

Rechten. Vielfach wurde ja den Frauen noch immer ihre Sub-

jektivität abgesprochen, ihnen ihr Selbstsein verweigert.

Frauen, die ihre Forderungen an die Gesellschaft präzise

aussprachen, wurden als Störfaktoren und lästige Bittstel-

ler immer wieder abgetan. Doch die Frauenfrage wurde

durch die männliche Identitätskrise aktualisiert. Die männ-

liche Identitätskrise entstand aus dem Unvermögen, mit an-

geblichen Bedrohungen fertigzuwerden. Prototypisch für

diese Denkweise steht Otto Weiningers Leben und Werk. Er

spitzte die Kulturkrise leitmotivisch auf den Geschlechter-

kampf zu. Die Frau galt ihm als seelenslose Materie, die

sich im Widerspruch zum asketischen Geist befindet. Be-

wußt bauten solche Misogyne die Frau als Gegensatz zu

Ratio und Technik auf. Weininger fand keinen Ausweg aus

der Spannung von „erlösender Weiblichkeit“ und reaktionä-

rer, angeblich intakter Männlichkeit. So blieb ihm nur der

Tod als Ausweg aus seiner verengten Definition der Ge-

schlechterrollen. 

Das duale Denken der Moderne, das paarhafte und ver-

söhnliche Nebeneinander von Körper und Geist, von Ver-

nunft und Wahnsinn – eben von Traum und Wirklichkeit be-

fruchtete die Entwicklung von Freuds Theorien, führte aber

auch zu sinnlosem Frauenhaß, zur negativen Stilisierung

Frauenbilder der

Wiener Moderne

Salondame Bertha
Zuckerkandl, Foto

d´Ora-Benda

Die Kämpferin für Frauen-
rechte Rosa Mayreder



19

Id
e

e
n

 u
n

d
 B

e
fi

n
d

li
c

h
k

e
it

e
n

der Frau als natürlicher Feind des männlichen Ich. Damit

wird die Frau Gegenstand der Forschung, sie wird zum Pro-

blem degradiert und damit neuerlich ihres Selbst beraubt.  

Doch trotz Otto Weiniger und seiner geradezu rassistischen

Frauenfeindlichkeit, trotz Sigmund Freud und seiner Über-

betonung der Hysterie als weibliches Grundphänomen mel-

deten sich immer mehr intellektuelle Frauen zu Wort, ließen

sich nicht in ihren Standpunkten irre machen und sammel-

ten Gleichgesinnte um sich. Die Frauen wollten nicht mehr

nur Dulderinnen sein, sie verweigerten sich der Sozialdiszi-

plinierung, der Reduktion auf die weibliche Natur. Sie kün-

digten ihre Funktion als schöner Spiegel, als glänzender

Hintergrund für Männer auf. Sie selbst begehrten in den

Fortgang der Entwicklung einzugreifen. Sie waren es leid,

als inspirierende Muse einen marginalen Platz einzuneh-

men. Die Reaktionen der Männer fielen dementsprechend

alarmiert aus. Die kreative Frau, die die Entfaltung der eige-

nen Persönlichkeit als Recht einforderte, wurde als Gefahr

dämonisiert, mit dem Instrumentarium männlicher Machter-

haltung wurde ihre schöpferische Leistung minimalisiert

oder eliminiert. Ein typisches Beispiel für das Schicksal des

Kreativitätsverbots bietet das Verhältnis von Gustav Mahler

zu seiner viel jüngeren Frau Alma, einer begabten Musikerin

und wahrscheinlich auch kreativen Komponistin. Als Mahler

sich entschloß, das junge Mädchen zu heiraten, stellte er

brutal und egoistisch von vornherein fest, wer in dieser Ver-

bindung der Kreative sein darf: „Wie stellst Du Dir so ein

komponierendes Ehepaar vor? Hast Du eine Ahnung, wie

lächerlich und herabziehend vor uns selbst so ein

eigentümliches Rivalitätsverhältnis werden muß? Wie ist es,

wenn Du gerade in ´Stimmung` bist, und aber für mich das

Haus, oder was ich gerade brauche besorgen, wenn Du mir,

wie Du schreibst die Kleinigkeit des Lebens abnehmen

sollst? ... Aber daß Du so werden mußt, wie ich es brauche,

wenn wir glücklich sein sollen, mein Eheweib und nicht

mein College, das ist sicher. Bedeutet dies für Dich den Ab-

bruch Deines Lebens, und glaubst Du auf einen Dir unent-

behrlichen Höhepunkt Deines Seins verzichten zu müssen,

wenn Du Deine Musik ganz aufgibst, um die meine zu besit-

zen, und auch zu sein?

Du hast von nun an nur einen Beruf: mich glücklich zu ma-

chen! ... Du mußt Dich mir bedingungslos zu Eigen geben, –

die Gestaltung Deines zukünftigen Lebens in alle Einzelhei-

ten innerlich von meinen Bedürfnissen von mir abhängig

machen, und nichts dafür wünschen, als meine LIEBE! Alma,

was das ist kann ich Dir nicht sagen, zuviel schon habe ich

von ihr gesprochen! ...“ Alma Mahler flüchtete in die Rolle

der Muse, ihr Leben ließ sie von sie bewundernden Män-

nern bestimmen. Ihre Kreativität lebte sich in der gezielten

Auswahl der ihr adäquat erscheinenden Genies aus. 

Diese Wiener Moderne und vorwiegend ihre literarischen

Heroen reduzierten die Frauen zu sexuellen Geschöpfen, zu

Spiegeln für männliche Verehrungsqualität. Peter Altenberg

(1859–1919), der Bewunderer der mädchenhaften Weiblich-

Postkarte aus der
Sammlung Peter
Altenbergs, „Die

absolut idealen
Beine! Die 13-

jährige Evelyne
H..., PA 1916“

Alma Mahler-
Werfel, die
Muse der
Genies, Foto
d´Ora-Benda



20

keit, steckt klar die Grenzen

für Frauen ab. Er formuliert,

wie sie zu sein haben: „...Eine

Frau muß sein für uns wie ein

Bergwald, etwas, was uns di-

rekt erhöht und freimacht,

von unseren inneren Sklaver-

eien, etwas Exzeptionelles,

das uns unwillkürlich zu unse-

ren eigenen Höhen milde ge-

leitet wie eine Fee den armen

verirrten Wanderburschen im

Märchen...“

Höchstens die Schaffung eines kreativen Milieus, die Pflege

der Salonkultur räumte man den bildungshungrigen und

von Ideen übersprudelnden Frauen ein. Ein Satz des elegan-

ten journalistischen Causeurs Milan Dubrovic (1903–1994),

so charmant und positiv er auch gemeint gewesen sein

mag, er entlarvt dennoch die Fronten, wie weit die männli-

che Hierarchie bereit war, Raum zu geben bzw. auf Raum zu

verzichten: „Allen diesen Salon-Sibyllen des damaligen

Wien war das Talent gemeinsam ´Gesellschaft` zu inszenie-

ren. Menschen zusammenzubringen, die profiliert, ge-

scheit, redefreudig oder besonders begabt und bemerkens-

wert waren. Sie ließen sich durch Wissenschaft, Literatur,

Kunst und Journalistik dazu animieren, einige Stunden des

Zusammenseins in wechselseitiger Loyalität bei anregen-

dem Gedankenaustausch zu verbringen. Gemeinsam war

den Damen des Hauses auch die für ihr Amt erforderliche

Vitalität, die Gnadengabe, durch ihre bloße Anwesenheit

und persönliche Ausstrahlung animierend zu wirken, Ge-

gensätze auszugleichen, neue Verbindungen zu knüpfen,

richtige Tisch- und Sitzordnungen zu arrangieren, und da-

durch kalkulierbare Animositäten und Empfindlichkeiten im

voraus auszuschalten, mit einem Wort: das Metier der idea-

len Gastgeberin perfekt zu beherrschen.“

Das geistige Klima, das Frauen nur als Spiegel männlicher

Bedeutsamkeit würdigen wollte, hatte auf die Rezeption des

kulturellen Schaffens von Frauen

nachhaltige Wirkung. Viele kluge

Frauen, die sich literarisch betäti-

gen wollten, hatten nur wenige

Zugangsmöglichkeiten zu den

Medien. Manche legte sich ein

männliches Pseudonym zu oder,

wenn sie unter ihrem eigenen

Namen etwa als Essayistinnen

oder Feuilletonistinnen tätig

waren, sind sie in Vergessenheit

geraten und der Erforschung nicht

für würdig erachtet worden. Rosa

Mayreder (1858–1938) und Maria

Lang (1885–1934) konnten dank

der guten gesellschaftlichen Stel-

lung ihrer Ehemänner relativ leicht

publizieren und können auch

heute als großteils erforscht angesehen werden. Wer aber

kennt die Essays von Carola Bruch-Sinn (1853– nach 1898),

Marie Herzfeld (1855–1940) oder Marie Weyr (1864–1903).

Auch Leopoldine Kulka (1872–1920), Henriette Fürth

(1861–1938) oder Emilie Mataja (1855–1938) sind völlig in

Vergessenheit geraten. Die Bücher von Lina Loos

(1892–1950) oder Gina Kaus (1894–1985), beide einst schö-

ne Lieblinge der Wiener Gesellschaft, werden nur selten

aufgelegt. Solange Lina Loos, die schöne Tochter aus einer

Kaffeehausdynastie und Schwarm einer Reihe Wiener Dich-

ter, mit Adolf Loos verheiratet war, stand sie im Mittelpunkt

der Kaffeehauscauserie und alle Dichter hätten sich für sie

die Sohlen abgelaufen. Nach ihrer Trennung von Loos hatte

sie größte Mühe, sich als Schauspielerin und Literatin zu

etablieren. Gina Kaus, Adoptivtochter und langjährige Ge-

liebte des Bankiers und späteren Pleitiers Josef Kranz (um

1862–1934), veröffentlichte unter dem Pseudonym Andreas

Eckbrecht. Noch heute steht im Lexikon über sie, daß sie

mit Karl Kraus befreundet war und im übrigen erfolgreiche

Unterhaltungsromane schrieb. 

Die Literatin 
Gina Kaus, 

Foto Trude Fleischmann



21

Id
e

e
n

 u
n

d
 B

e
fi

n
d

li
c

h
k

e
it

e
n

Auf Sommerfrische gehen, den Sommer nicht nur in einem Kurbad, sondern schlicht auf dem

Lande zu verbringen, gehörte zum Jahreszeitrhythmus der Wiener Gesellschaft. Im Bieder-

meier zog man in die Vororte der Stadt, siedelte sich in Hietzing nahe der kaiserlichen

Sommerresidenz Schönbrunn an oder wagte eine Landpartie. Das arrivierte Bürgertum miete-

te ab der Mitte des Jahrhunderts für die Sommermonate Villen im Schneeberg-, bzw. Raxge-

biet im südlichen Niederösterreich oder – um wieder im Nahbereich des kaiserlichen Glanzes

zu verweilen – in Ischl, das Kaiser Franz Joseph wegen der Jagdmöglichkeiten im Sommer fa-

vorisierte. Ischl wurde zur kaiserlichen Sommerresidenz, zum Zweitwohnsitz mancher Adels-

familien und zum Sehnsuchtsziel der Meinungsmacher und auch der Adabeis. Die zahlreichen

internationalen Gäste ließen den einst bescheidenen Kurort zur Edelsommerfrische mutieren. 

Schriftsteller wie Karl Kraus schwärmten von der Landschaft, er witzelte aber auch über die

gesellschaftlichen Attitüden, die sich aus der ländlichen Einfachheit, bevölkert von Hochadel

und solchen, die dazugehören möchten, ergaben. Die Künstler der leichten Muse wie Johann

Strauß Sohn (1825–1899) oder Franz Lehár (1870–1948) erwarben von ihren nicht bescheide-

nen Einkünften Prachtvillen für den Sommer. Auch die Crème de la crème der Schauspiel-

kunst – stellvertretend für viele andere seien die Burgmimen

Alexander Girardi (1850–1918) und Charlotte Wolter (1834–1897)

erwähnt – „weilte“ sommers in Ischl. 

Die Legende, daß dem Kurort die Geburt der „Salzprinzen“ – die

Söhne von Erzherzogin Sophie, Mutter von Kaiser Franz Joseph,

wurden erst nach einer Kur in Bad Ischl geboren – zu danken

wäre, machte Ischl zu einem Modekurort, der doch ein gewisses

biedermeierliches Flair bewahrte. So ist es wohl auch nicht Zu-

fall, sondern Inszenierung, wenn Kaiser Franz Joseph seine Verlobung mit Elisabeth,

Prinzessin in Bayern, in Ischl feierte. Diese seltsame historische Bedeutsamkeit Ischls

fand ihren tragischen Höhepunkt im Jahre 1914, als Franz Joseph in Ischl das Ultima-

tum an Serbien unterzeichnete und damit eine europäische Katastrophe ins Rollen

brachte. 

Aber auch Reichenau, am Fuß des Schneeberg-Rax-Massivs gelegen, wurde zu einer

Außenstelle der Ringstraßen-Hautevolée. Seit die kaiserlichen Kinder Erzherzog Ru-

dolf und Erzherzogin Gisela die würzige Luft sommers einatmeteten, wurde der Ort

Lieblingssommerfrische von Ärzten, Advokaten und Künstlern. Nicht zuletzt auch des-

halb, weil die Distanz von Wien relativ rasch mit der Eisenbahn zu bewältigen war. 

Der absolute Modetreffpunkt der vornehmen Welt in Reichenau war das Hotel Thalhof

im Besitz des Ehepaares Carl und Olga Waissnix. Beide hatten es verstanden, ihr Haus

zu einem mondänen Landkurort für Wiener Bonvivants zu gestalten. Zu ihren Stamm-

gästen zählten die Familien Freud, Engländer (= Peter Altenberg) und Schnitzler. Olga

Sommerfrische – 

„Seelenlandschaften der Künstler“
Waissnix (1862–1897), eine Wiener Wirtstochter, entwickelte

sich zur idealen Hoteliersfrau, die Zugang zu den besten

Kreisen fand, Wohltätigkeitsfeste organisierte und den Rei-

chenauer Theatersommer institutionalisierte. Und sie führte

einen intensiven, mehr als 300 Stück umfassenden Brief-

wechsel mit Arthur Schnitzler, dem sie in „metaphysischer

Freundschaft“ verbunden war. Ihr Urteil über das Niveau der

von ihr umhegten Durchschnittssommergäste war nicht ge-

rade schmeichelhaft: „Die Menschen, die ich da kennenlern-

te, waren mit geringen Ausnahmen ... nur Leute, die nichts

dachten und konnten, als fröhlich, ohne sich mit einem ein-

zigen tieferen Gedanken zu quälen, an der Oberfläche da-

hingleiten.“ 

Das kreative Milieu im ländlichen Raum schätzte auch Gu-

stav Mahler, der die Sommermonate während seiner Diri-

gententätigkeit dem Komponieren widmete. In seinem

„Komponierhäusel“ am Attersee entstand die 2.Symphonie,

auch die 3. Symphonie schrieb er im Salzkammergut. Im

Ausseer Land begann er mit der Arbeit an der 4.Symphonie,

doch noch im Jahre 1898 erwarb er in Maiernigg

am Wörthersee ein Haus, wo er sich extra ein

„Komponierhäuschen“ erbauen ließ. Hier ver-

brachte er im Sommer höchst intensive Arbeitswo-

chen, in Maiernigg vollendete er seine 4. Sympho-

nie und schrieb im Laufe der Jahre weitere vier

Symphonien. 

Nach Mahlers Tod ließ sich seine Witwe Alma im

Jahre 1914 am Kreuzberg in Breitenstein ein Haus

erbauen. Als das Haus fertiggestellt wurde, war sie

gerade in eine intensive Beziehung mit Oskar Ko-

koschka verstrickt, der für sie über dem mächtigen

Kamin des Hauses ein Fresko malte. Um die Ge-

nies, die in Verehrung der Hausfrau dieses Haus

besuchten, ranken sich Legenden. Auch der Be-

ginn ihrer Affäre mit dem aus Prag stammenden

Dichter Franz Werfel (1890–1945) – sie selbst war

damals noch mit dem Architekten Walter Gropius

(1883–1969) verheiratet – fand am Kreuzberg

statt. In späteren Jahren richtete sie Werfel ein Ate-

lier zum ruhigen Arbeiten in diesem Haus ein.

Komponier-
häusel Gustav
Mahlers im
Garten seines
Kärntner
Hauses in
Maiernigg am
Wörthersee



22

Ab der Mitte des Jahrhunderts, vor allem aber nach Schlei-

fung der Wiener Befestigungsanlagen und dem nachfolgen-

den Bauboom in der Stadt beherrschte der Historismus alle

Bereiche der Kunst. Die Vergangenheit war das Vorbild, alle

Stile vorhergehender Jahrhunderte wurden mehr oder weni-

ger geschickt kopiert und den Bedürfnissen angepaßt. Die

Malerei war von der Üppigkeit und Dekorationsfreude eines

Hans Makart (1840–1884) geprägt. Der Wiener Hof und die

nur zu gerne nachahmungswütigen Großbürger erhoben

seine Ästhetik zur alleinigen Maxime ihres Geschmacks.

Makarts schöngeistiger Stilmix, seine pseudobürgerliche

Kulissenwelt, möbliert mit wallenden Dekorationsstoffen

und Palmenwedeln, sorgten nicht für Aufregung. Diese

Kunst blieb an der Oberfläche,

der schöne Schein, das Surro-

gat, die unaufgeregte und rei-

che Bürgerlichkeit waren so

leicht in die neuen Geldpalais

zu integrieren. Nur wenige

Maler begannen schon früher

mit dem Aufbruch aus der Re-

signation und der Melancho-

lie. So tragen einige Werke

Anton Romakos (1832–1889)

schon lange, bevor Freud

seine psychoanalytischen For-

schungen präsentierte, deutlich erkennbare psychologische

Elemente in sich. Der Einfluß von Romakos Bildern reichte

auch bis zu Kokoschka, der Bilder von Romako im Hause

des Sammlers Dr. Oskar Reichel kennenlernte. 

Für das zweite Jahrzehnt der Moderne gilt noch intensiver

der von Hermann Broch (1886–1951) geprägte Ausdruck von

der „fröhlichen Apokalypse“. Broch spürte deutlich den

müden Charakter dieser zur Neige gehenden Welt der Dop-

pelmonarchie. Kritisch schrieb er 1908/09: „Daß diese Kul-

tur ihrem Ende entgegeneilt, zeigt ihre senile Geschwätzig-

keit. Die Kunst ist ein liebliches Purée geworden, und wenn

sie Kultur sagen, meinen sie Purée löffeln ...“

D ie  B i ldenden Künste  –

Schönhei t im Untergang

Anton Romako, 
Bildnis 
Isabella Reisser,
1884/85

Gustav Klimt, Bildnis der 
Margarethe Stonborough-Wittgenstein, 1905



23

D
ie

 B
il

d
e

n
d

e
n

 K
ü

n
s

te

Das Porträt Emilie Flöges aus dem Jahr 1902 kann als ein

Schlüsselwerk für Klimts Schaffen nach der Jahrhundert-

wende betrachtet werden. Gesicht und Hände gestaltete der

Meister realistisch und mit höchster Porträtgenauigkeit,

Körper und Kleidung sind flächiges Ornament, floral struk-

turiert. So finden sich in dieser Arbeit, wie in vielen späte-

ren Werken zwei verschiedene Ausdrucksformen, denen wir

heute höchste Bewunderung zollen. Die porträtierten

Damen waren eher nicht begeistert von ihren

Konterfeis. Von Emilie Flöge weiß man, daß sie

das Porträt nicht mochte. Margarethe Ston-

borough-Wittgenstein, eine Schwester des Philo-

sophen, verbarg ihr Bild in einer Abstellkammer

vor neugierigen Blicken. 

Für Emilie Flöge, die 1904 mit ihren Schwestern

am Beginn der Mariahilferstraße einen

Luxusmodesalon eröffnet hatte, entwarf Klimt

eine Reihe von Modellen und zeichnete Muster

für die Stoffe. Natürlich handelte es sich – ganz

im Sinne des „Heiligen Frühlings“ und der

Grundsätze der „Wiener Werkstätte“ – um soge-

nannte „Reformkleider“, d.h. einfache und be-

queme, die Bewegungsfreiheit nicht einschrän-

kende Kleidungsstücke. Jedenfalls waren sie

Kampfansagen an Schnürleib und Korsett. Für

Emilie Flöge versuchte sich Klimt auch als Desi-

gner, er gestaltete ihr Briefpapier, ihre Etiketten

und riet ihr, bei der Einrichtung ihres Salons die

Das Werk Gustav Klimts über Selbstzeugnisse oder authen-

tische Äußerungen des Künstlers, übermittelt von Zeitzeu-

gen, zu entschlüsseln, ist eigentlich unmöglich, denn Klimt

hinterließ kaum schriftliche Zeugnisse über sein Wollen und

Arbeiten. Er litt an einer geradezu krankhaften Schreibpho-

bie, nicht ein einziger Liebesbrief des großen Liebenden

und tändelnden Erotikers ist uns überliefert. Lediglich weni-

ge Postkarten von einer geradezu spröden Dürftigkeit

geben Zeugnis von Klimts wenigen Schreibversuchen.

Freunde berichten, daß er Briefe wochenlang nicht öffnete.

Weder das geschriebene noch das gesprochene Wort waren

sein Metier.

Die musische Begabung der Brüder Klimt wird gerne aus

dem Erbteil der Mutter erklärt. Sie stammte aus einfachen

Verhältnissen, sang aber gerne und gut. Von größter Bedeu-

tung ist Klimts lebenslange enge Beziehung zur Mutter, bis

zu seinem Tode lebte er in ihrem Haushalt, beziehungswei-

se im Haushalt seiner Schwestern. Der Junggeselle Klimt

war zweifellos ein Mensch mit extremen Bindungsängsten,

der ein höchst gespaltenes Verhältnis zu Frauen hatte.

Seine langjährige Gefährtin und Schwägerin Emilie Flöge –

ihre Schwester Helene war mit Klimts Bruder Ernst verheira-

tet – umgab er mit inniger Liebe, doch die Beziehung dürfte

ausschließlich platonisch gewesen sein. Sein Begehren galt

den süßen Wiener Mädeln der Vorstadt, die weder intelli-

gent noch selbstbewußt auftraten, seinen Modellen, die in

großer Zahl für kurze Zeit sein Leben begleiteten. Daß er

Erotik nicht verschmähte, beweist schon die große Zahl sei-

ner unehelichen Kinder. Allein vierzehn Kinder sind akten-

kundig geworden. Mit Emilie Flöge und Familie verbrachte

er zwar viele Sommer in ihrem Haus im Kammer am

Attersee, aber sie blieb die ewige ferne Geliebte, die er nur

an sein Sterbebett holte.

Gustav Klimt und sein Thema:

Die Frauen

Gustav Klimt, 
Bildnis Emilie Flöge, 1902

Emilie Flöge mit 
Gustav Klimt; 

sie trägt ein von ihm 
entworfenes Kleid



24

Künstler der „Wiener Werkstätte“ zu beschäftigen. Der jah-

relang, weit bis in die Wirtschaftskrise der Zwischenkriegs-

zeit legendäre Modesalon – zeitweilig beschäftigte Emilie

Flöge bis zu 80 Schneiderinnen – wurde in strengem

schwarz/weiß möbliert, ein geradezu idealer Hintergrund

für die Farbkreationen der im übrigen sehr geschäftstüchti-

gen Emilie Flöge, die vor allem das liberale und auch jüdi-

sche Wiener Großbürgertum zu ihren Kundinnen zählte.

Emilie Flöge war selbst das beste Modell für die von Klimt

entworfenen Kreationen, wie die großartigen Fotos von Ma-

dame d´Ora, eigentlich Dora Kallmus (1881–1963), bezeu-

gen. Die wichtigsten dieser Fotos wurden in der „Villa Ole-

ander“ in Kammer am Atter-

see aufgenommen.

Für die Spannung in seinem

Privatleben und die daraus

resultierenden künstleri-

schen Produkte lieferte

Klimts Zeitgenosse Sigmund

Freud eine damals völlig

neue, doch im Falle Klimts

sehr stimmige Erklärung.

Freud stellte die Theorie auf,

daß um die Jahrhundertwende die Sublimierung des

Sexualtriebes, dessen Ausleben von der Gesellschaft nicht

toleriert wurde, zu großartigen Kulturleistungen führte. Ge-

rade die Unterdrückung des sexuellen Lebens provozierte

die Dichte der kulturellen Leistungen. Den Umkehrschluß

anzustellen, daß von der Menge der kulturellen Großtaten

die Intensität der Sublimierung feststellbar wäre, ist wohl

nicht ganz legitim. Auch nicht der, daß ohne Sublimierung

keine kulturellen Leistungen zu erwarten wären. 

Klimt startete seine Revolte gegen die Kunst der Väter,

gegen die Apostel der Ringstraßenära mit seinem spekta-

kuären Austritt aus dem Künstlerhaus. Mit einer Reihe von

Gesinnungsgenossen gründete er die Secession. Die jungen

Künstler schrieben als Programm einen „Heiligen

Frühling“ – „Ver sacrum“ – auf ihre Fahnen. Die Zeitschrift

dieser Gruppe erhielt diesen Namen. Elitär und von höch-

ster Qualität vermochte sie nur wenige Jahre zu überleben.

Doch jede Nummer stellt in Bild und Text ein Gesamtkunst-

werk dar, das sich in ein größeres Ganzes einfügt. 

Klimts Leben und Laufbahn wurde durch einen Großauftrag

verändert: Im Jahre 1894 entschloß sich die Wiener Univer-

sität, Klimt mit der Ausführung der Deckengemälde für den

Großen Festsaal des im Neorenaissancestil an der Wiener

Ringstraße von Heinrich von Ferstel errichteten Neubaues

zu beauftragen. In den Jahren 1900 und 1901 präsentierte er

seine Entwürfe, die einen veritablen Kunstskandal auslö-

sten, der die Stadt in zwei Lager spaltete: Befürworter und

Gegner standen sich unversöhnlich gegenüber, für oder

Emilie Flöge, Mode-
schöpferin und
langjährige Gefährtin
von Gustav Klimt, 
Foto d’Ora Benda

Gustav Klimt,
Bildnis Sonja
Knips, 1898

Gustav Klimt, Bildnis 
Adele Bloch-Bauer, 1907



25

D
ie

 B
il

d
e

n
d

e
n

 K
ü

n
s

te

gegen Klimt wurde hingebungsvoll intrigiert und lobbyiert.

Kalt blieb keiner, der im Kulturleben dazugehören wollte.

Eine der großen Befürworterinnen der kühnen Entwürfe

Klimts war die Journalistin und Feuilletonistin Bertha

Zuckerkandl, die über eine gewichtige Stimme im Wiener

Kulturleben verfügte. 

Klimt, von der Niedertracht und Häme des Propagandafeld-

zuges gegen sein Werk tief getroffen, zog eine bisher nie

dagewesene Konsequenz: Er kaufte sein Bilder von den Auf-

traggebern zurück und beteiligte sich nie mehr an einer öf-

fentlichen Ausschreibung. Inzwischen gab es in Wien genü-

gend kundige und finanzkräftige Sammler, die Klimt regel-

mäßig mit Aufträgen bedachten.

Die kühnen Fakultätsbilder für die Wiener Universität be-

stechen nicht nur durch Themengestaltung und Arrange-

ment, der Künstler Klimt hat mit diesen Arbeiten einen

wesentlichen Schritt in seiner persönlichen Entwicklung

getan: Er hatte sich von einem dekorativen Maler zu einem

genialen Menschendarsteller entwickelt. Leider gingen die

Originalentwürfe Klimts bei einem Brand im Bergungsort

Schloß Immendorf in den letzten Tagen des Zweiten Welt-

krieges zugrunde. 

Klimts Thema war  die  Frau, höchst variabel in ihrer Typolo-

gie, spannungsreich zwischen „hohen, edlen Damen“ und

„süßen Mädeln“. Diese Typologie war auch ein Abbild sei-

ner eigenen, höchst gespaltenen Beziehung zu Frauen. Die

verehrungswürdige Damen, umgeben vom goldenen glän-

zenden Ornament eines Heiligenscheines, das süße Mädel

das der Vorstadt, umwuchert von blühender Farbenvielfalt. 

Seine Zeichnungen bringen am klarsten sein persönliches

Verhältnis zu Erotik zum Ausdruck. Der Naturbursche

Klimt – Egon Schiele beschrieb ihn als „stämmig, herb und

braungebrannt von der Sonne“ – kannte viele Frauen und

ihr Gefühle. Es war aber nicht nur die Schönen der Wiener

Gesellschaft, die Klimt mit seinem Pinsel oder seinem Zei-

chenstift festhielt. Er wagte sich an Tabuthemen, die bisher

nie in dieser Form realisiert worden waren: Er malte nackte

schwangere Frauen und wollte keineswegs etwas Unschö-

nes oder Abstoßendes damit ausdrücken. Feinfühlig und

ehrfurchtsvoll dem Leben gegenüber nannte er eines dieser

Bilder „Die Hoffnung“. Er scheute sich aber auch nicht,

weibliche Homoerotik darzustellen oder seine Angst vor der

allmächtigen Frau, jener „magna mater“, jenen dämoni-

schen und bösartigen, ins Androgyne oszilllierenden Frau-

engestalten, sich von der Seele zu malen. Als Gegenpole zu

den süßen Mädels bringen die „Femmes Fatales“  – etwa im

Beethovenfries in der Wiener Secession – die Gesamtheit

des Enigma Frau, des Rätsels Frau, zum Ausdruck. Männer

spielen in seinen Werken nur eine Statistenrolle.

Kompositionsentwurf Gustav Klimts für
das Fakultätsbild „Medizin“

Egon Schiele, Eremiten
1912, Selbstbildnis Schieles
(li.) mit Gustav Klimt



26

Die Secessionisten wollten Kunst und

Leben versöhnen. Die jungen Wilden –

Kokoschka, Schiele und Richard Gerstl

(1883–1908) kündigten mit ihren Werken

diese Bündnis von Wahrheit und Schön-

heit. Sie kreierten einen neuen Schön-

heitsbegriff, der verstörte und aufregte. Sie brechen radikal

mit der Ästhetik der Secessionskünstler. Schiele zertrüm-

mert den Schönheitsbegriff des Jugendstils, wobei auch der

dem Schönen innewohnende Begriff des Guten verloren

ging. Der Expressionismus scheut nicht die Zerrisenheit, die

Darstellung des zwischen Extremen hin und her gerissenen

Menschen. Provokant und ekstatisch bannen sie die Span-

nung des Moments auf die Leinwand. Egon Schieles The-

men sind Eros und Tod. In einer Fülle von Selbstbildnissen

kontrolliert er seine eigene Entwicklung, Klaus Albrecht

Schröder nennt sie „Selbstbildnisse als Lebenslaufresulta-

te“. Schiele fragt mit seinen Selbstporträts, wer er denn

sei? Der Asket oder der Ausschweifende? Mit diesen Bildern

dringt er in verborgene Ebenen des Trieblebens vor, die bis-

her für die künstlerische Darstellung tabu waren. Bemer-

kenswerterweise gibt es von Klimt kein einziges Selbst-

bildnis. 

Sowohl Schiele als auch Kokoschka überwinden die Seces-

sion, bauen aber auch auf ihr auf. Schon unter den Seces-

sionisten wurde ein Sakralisierungsprozeß für künstlerische

Werke eingeleitet. Schiele forderte: „Meine Bilder müssen

in tempelartige Gebilde gestellt werden.“ Beide Künstler

bringen neue Themen, neue Zugänge, die die Betrachter an-

fangs verwirrten. Als erstmals Kokoschkas Arbeiten in der

Kunstschau 1908 gezeigt wurden, schrieb Richard Muther in

„Die Zeit“  über seine Bilder: „Das Enfant terrible ist hier Ko-

koschka ... (seine) Gobelinentwürfe sind abscheulich, Okto-

berfestwiese, rohe Indianerkunst, ethnographisches Muse-

um, verrückt gewordener Gauguin ... trotzdem ... Dieses En-

fant terrible ist ... wirklich ein Kind, absolut kein Poseur ...“

Kokoschka ersetzte im Zyklus „Die träumenden Knaben“ die

reiche Ornamentik Klimts durch eine volkskundlich

Oskar Kokoschka,
„Träumende Knaben,
Schlafende“, 1908

Oskar Kokoschka, 
Stilleben mit dem
Hammel, 1910

Egon Schiele und 

Oskar Kokoschka, die Verstörer



27

D
ie

 B
il

d
e

n
d

e
n

 K
ü

n
s

te

beeinflußte Bildersprache. Beide Künstler, Kokoschka und

Schiele, wurden viel nachdrücklicher von Existenzängsten

bedroht. Laut Arthur Roessler (1877–1955), Freund und

Sammler Schieles, soll sich dieser mit einer „bis zum Ent-

setzen gesteigerten Angst vor Einsamkeit“ gefürchtet

haben.

An Natur allein war Schiele eigentlich desinteressiert, ihn

beschäftigte Körperlichkeit, auch in der Natur. Er verleiht

der Natur körperhafte Züge, der große Schielekenner Rudolf

Leopold konstatiert eine Anthropomorphisierung der Natur,

etwa wenn Schiele einem Baumstamm kopfartige Ver-

dickungen und menschliche Bewegungselemente gibt.

Seine wenigen Naturdarstellungen vermitteln ein starkes

Gefühl der Hoffnungslosigkeit, etwa die unglaubliche Kälte,

die der Vordergrund des Bildes „Versinkende Sonne“ aus-

strahlt.   

Auch Klimt hatte sexuelle Themen

gemalt, doch durch Ornamentali-

sierung erfolgte eine Stilisierung.

Schiele brach den herrschenden

Kunstkanon, sowohl formal als

auch in seinen Inhalten. Nichts ist

für ihn peinlich, vor allem in sei-

nen Aktzeichnungen gilt schran-

kenlose Wahrhaftigkeit. 

Klimt, Schiele und Kokoschka bil-

deten eine Künstlertrias, die sich

vielfach beeinflußte und befruch-

tete. Klimts Beethovenfries war

sowohl für Schiele wie für Ko-

koschka von Bedeutung, Schieles

Akte haben Kokoschka inspiriert.

Rudolf Leopold nennt Schiele und

Kokoschka Ausdruckskünstler, die

Egon Schiele, 
Versinkende Sonne,

1913

Egon Schiele,
Selbstakt, 1910



28

um der stärkeren Emotionalität willen das Häßliche als Ge-

staltungselement in ihre Arbeiten mit einbeziehen. Ein

Künstler wie Kokoschka konfrontierte so die Beschauer mit

einer gestörten und kranken Gegenwelt. Durch seine Welt-

sicht zerstörte er alle Erwartungen von Schönheit, Lieblich-

keit oder glanzvoller Oberflächlichkeit.

Sowohl Schiele als auch Kokoschka verwenden düstere,

subtil nuancierte Farbtöne, die Thematik tendiert immer

wieder zu Tod und Vergänglichkeit, wie etwa bei Kokosch-

kas Ikone des Untergangs „Das

Stilleben mit dem Hammel“ aus

dem Jahre 1910. Vor allem Schiele

pendelt zwischen den Extremen

von Eros und Tod, wie im Hochmit-

telalter präsentiert er das Leben

als einen Weg zum Tod. Ungestüm

und verzweifelt scheute er sich

nie, Schmerz sichtbar zu machen.

Dies gilt auch ganz stark für seine

Zeichnungen, wobei er als ein Mei-

ster in der Kunst des Weglassens

bezeichnet werden kann. Ihm

genügen nur wenige Striche, um

Räumlichkeit zu formen. 

Im Jahre 1910 präsentierte

sich der Komponist Arnold

Schönberg im Kunstsalon

Heller als Maler. Als Kompo-

nist wurde er zwar abge-

lehnt, war aber längst bekannt. Um seine malerische Bega-

bung dürfte er selbst schon früher gewußt haben, sich aber

ernsthaft mit der Malerei auseinanderzusetzen, begann er

erst um 1906. Aus dem Zeitraum 1906–1912 sind etwa 70

Ölgemälde und 160 Aquarelle und Zeichnungen von ihm er-

halten. Ganz wesentlich für seine Hinwendung zur Malerei

dürften Anregungen von Richard Gerstl gewesen sein. Rich-

ard Gerstl verbrachte zwei Sommer (1907 und 1908) mit der

Familie Schönberg in Gmunden. 

Schönbergs Arbeiten zerfallen in zwei wichtige Gruppen, in

Porträts und „Visionen“, wobei der zweiten Gruppe aus-

schlaggebende Bedeutung zukommt. Die ersten Bilder ent-

standen zweifellos wenige Wochen nach Gerstls Selbst-

mord. Die Beziehung Gerstls zur Familie Schönberg war kei-

neswegs spannungsfrei, hatte sich doch zwischen Mathilde

Schönberg und Richard Gerstl ein Liebesverhältnis entspon-

nen. Schönberg äußerte tiefgetroffen Selbstmordgedanken

und verfaßte ein Testament, Gerstl setzte den Vorsatz in die

Tat um. Es blieb aber im Dunkeln, ob die Tatsache der Affäre

oder das Ende der Beziehung Gerstl in den Selbstmord ge-

trieben haben. Schönberg malte nach Gerstls Tod vermehrt

Visionen. Nach 1910 wollte Schönberg als Porträtmaler ins

Geschäft kommen und ersuchte sogar Emil Hertzka

(1869–1932), den Direktor der Universal Edition, um Ver-

mittlung von Aufträgen. Er argumentiert, „es sei doch viel

interessanter, von einem Musiker von Schönbergs Ruf ge-

malt zu werden oder ein Bild zu besitzen, als von irgendei-

nem Kunsthandwerker, dessen Namen in 20 Jahren kein

Mensch mehr kennt, während sein Name heute schon 

der Musikgeschichte angehörte“. Schönberg, der sein

Arnold Schönberg, 

der malende Komponist

Arnold Schönberg, 
Porträt Alban Bergs, 1910

Egon Schiele, 
Kleiner Baum im
Spätherbst, 1911

Egon Schiele, Einen
weiblichen Akt zeichnend



29

D
ie

 B
il

d
e

n
d

e
n

 K
ü

n
s

te

Familieneinkommen tatsächlich aufbessern wollte, war mit

dieser Idee leider nicht erfolgreich, zumal er ein ziemliches

Selbstbewußtsein den Auftraggebern gegenüber an den Tag

legte. 

Die Kritiken über Schönbergs Bilder waren gar nicht über-

schwenglich, man sah ihn höchstens als einen Gegenpol

der Secessionisten. Nach 1912 schränkte Schönberg die Ma-

lerei wieder ein, Selbstportäts allerdings kehrten häufig

wieder. Mit Schönbergs „Visionen“ haben sich viele Zeitge-

nossen beschäftigt und wollten genau wissen, was dahin-

terstecke. Wassily Kandinsky (1866–1944) meinte, es seien

„intuitiv empfundene Köpfe“, die Schönberg male, „um

seine Gemütsbewegungen, die keine musikalische Form fin-

den, zum Ausdruck zu bringen“. Der Schönbergbiograph

Richard Specht sah in den Bildern „eines seherhaft verzück-

ten, aber auch bedrückten Geistes den starken, ganz und

gar künstlerischen Drang, die Visionen eines weltfernen,

um Welten entfernten Ich zu gestalten“. Eine geistige Nähe

zu Freuds Interpretationen der Träume ist unleugbar.

Arnold Schönberg,
„Tränen“, aus dem
Zyklus Visionen 

Richard Gerstl, 
Selbstdarstellung 
als Halbakt, 1901



30

Arthur Schnitzler, der Sohn eines bekannten Wiener Arztes,

folgte zunächst der väterlichen Tradition und studierte Me-

dizin. Nach seiner Promotion arbeitete er einige Jahre als

praktischer Arzt und Internist. Doch schon seit seiner Schul-

zeit war ihm das Schreiben von kleinen Novellen und Dra-

men wichtig gewesen. Für sein künstlerisches Schaffen ge-

radezu ausschlaggebend war seine Beschäftigung mit der

Psychiatrie, die sich damals auch aufgrund der Forschungen

Richard Krafft-Ebings

(1840–1902) lebhaften

Zuspruchs erfreute.

Schnitzler selbst verfaßte

eine fachwissenschaft-

liche Arbeit zur Neuro-

senbehandlung. Seine

Befassung mit dem „wei-

ten Land“ der Seele er-

folgte nicht erst in der

Nachfolge Freuds, son-

dern schon eher. Bereits

1893 veröffentlichte er

Arthur Schnitzler und Hugo von

Hofmannsthal, die Chronisten einer

untergehenden Gesellschaft

D ie  Wel t der  D ichter seinen Zyklus „Anatol“ – eine von ihm gerne verwendete

dramatische Form –, in dem schon einige seiner immer wie-

derkehrenden Typen, wie das süße Mädel oder der gelang-

weilte Neureiche auftauchen. Durch Wiederholung gewin-

nen diese Typen schärfere Konturen, etwa die Figur des Offi-

ziers, der wider besseres Wissen im Duell seine Ehre meint

retten zu müssen. In der 1895 erschienenen „Liebelei“

schwingt die Kritik an der sogenannten guten Gesellschaft

mit, in der die Liebe des kleinen Mädchens aus der Vorstadt

leichtfertig für die Tändelei mit der Dame der Gesellschaft

aufs Spiel gesetzt wird. Dieses Spiel mit

den innigen Gefühlen eines anderen Men-

schen, dieses sinnlose Sterben im Duell für

einen längst überlebten Ehrenkodex hat

Schnitzler vor allem in der Novelle „Leut-

nant Gustl“ mit intensivster Meisterschaft

formuliert.

Schnitzlers Weltsicht ist ironisch und ver-

bittert, seine Melancholie wird nur durch

Haltung verdeckt. Die tragische Unter-

gangsstimmung einer Gesellschaft, die von

Oberflächlichkeit und Frivolität beherrscht, sich dem eitlen

Epikuräertum verschrieb, gibt er durch zartes Geplauder

preis. Er hat kein Verständnis für diese Jämmerlichkeit und

legt die angeblichen Werte, die sich mit den Begriffen ari-

stokratische Distanz und Contenance verbinden, gerade

durch seine subtilen Dialoge messerscharf bloß. 

Es sind zur Liebe unfähige Menschen, morbide Melancholi-

ker, Anatol ist das Abbild einer Welt der Resignation. Im

„Reigen“ vereinigt er alle diese Typen zu einem Tanz der ab-

geschmackten gesellschaftlichen Poseure,

die wie Popanze in einer zusammenbre-

chenden Welt, blind von Eitelkeit und Sinn-

leere, dem Untergang entgegentanzen. 

Maximilian Lenz, Sirkeck, 1900

Porträt Arthur
Schnitzlers nach einer
Radierung von
Ferdinand Schmutzer



31

D
ie

 W
e

lt
d

e
r

 D
ic

h
te

r

Er sieht den Auflösungsprozeß der patriarchali-

schen Familienstrukturen, in seinen Stücken

begeht niemand Ehebruch aus Leidenschaft

wegen einer „amour fou“, sondern aus Laune

und aus schierer Freude am Betrug. Es sind

Zerrbilder eines liberalen, fortschrittlichen Bür-

gertums, dessen Visionen bereits mit dem Bör-

senkrach von 1873 gescheitert waren. 

Seine Ironie verschont allerdings die einfachen Leute, etwa

den alten Weiring in der „Liebelei“, ihrer Tragik stülpt er

keine Höflichkeitsfloskeln über. Es sind diese einfachen

Menschen, die noch über Gefühle verfügen, denen er seine

Achtung zollt. 

Bitter und erbarmungslos analysiert Schnitzer den „achtba-

ren“ bürgerlichen Antisemitismus. Sein Traum einer Versöh-

nung, eines Miteinanderlebens von Juden und Nichtjuden

ging 1918 endgültig zu Ende. Die Zeit nach dem Ersten Welt-

krieg war nicht mehr seine Welt, er hat ihrer Orientierungs-

losigkeit in seiner Phantasie keinen Platz mehr eingeräumt.

So wie Schnitzler der Schilderer des bürgerlichen Milieus

war, so zeichnete Hugo von Hofmannsthal die aristokrati-

sche Welt. Claudio Magris, der italienische Germanist,

schrieb, daß Hofmannsthal „dem Lauf der Dinge den erlö-

senden Zauber des Worts entgegensetzen“ wollte. Es ist

eine Flucht vor der Wirklichkeit nach innen, ein Ausweichen

in Ästhetizismus. Die Flucht aus der Realität geschieht

durch Verklärung der Realität. Bei Hofmannsthal bestand

schon früh ein kraftloser Narzißmus, der eng verwandt war

mit der Literatur der Décadence. 1895 schrieb der 21jährige

Dichter: „Ganz vergessener Völker Müdigkeiten kann ich

nicht abtun von meinen Lidern.“ 

Der Dichter empfand sich als ein letzter Erbe einer barocken

und sinnlichen Theatertradition, wie sie im mittelalterlichen

Mysterienspiel das Ausgesetztsein des Menschen an den

Tod so faszinierend und immer wieder beeindruckend dar-

stellte. Die Agonie und Zersetzung seiner realen Welt

überhöhte Hofmannsthal in ein Spiel von Schein und

Illusion. In seinem „Jedermann“ bewerkstelligt er die Flucht

aus der Gegenwart mit einer Pseudonaivität, die in eine

märchenhafte Fabelwelt mündet. Hofmannsthal schildert

den österreichischen Menschen, der, überschattet von

Todesahnungen, tänzelnd in Liebenswürdigkeit dem

Abgrund entgegengeht. 

Eines der wichtigen Motive des Dichters ist die Treue, das

Bewahren, das Leugnen der Zeit und der Veränderungen, die

sie mit sich bringt. Diese Haltung führt in letzter Konsequenz

zu Reglosigkeit, zu Erstarrung, zu geistiger Versteinerung.

Das Statische bestimmt, das Dynamische wird verleugnet. Es

ist die Verliebtheit ins Detail, die den Hofmannsthalschen Menschen verharren läßt. Aus

seinem tiefen Wissen um habsburgische Traditionen verbreitet er die Botschaft, daß der

Höhepunkt schon dagewesen wäre, um ihn zu erhalten, müsse man bloß verweilen. Als Ant-

wort an die Zukunft verherrlichte er eine untergegangene Zeit. Er liebte das 18.Jahrhundert

als eine Phase des geistigen Aufbruchs – was tatsächlich stimmte –, aber für das neue 20.

Jahrhundert nicht mehr von Relevanz sein konnte. Der Ort seines Lieblingsmythos ist Vene-

dig, jene Stadt, die schon im 18. Jahrhundert nur mehr als historische Kulisse ihrer selbst

lebte. Sein Werk ist der Schwanengesang des habsburgischen Reiches, sein „Schwieriger“

der Inbegriff eines nicht mehr existierenden Typus, der in Nonchalance sich für Zurückhal-

tung, Maßhalten und Entsagung

entschied. 

Szene aus einer Aufführung
von Hofmannsthals
„Jedermann“ vor dem
Salzburger Dom im Jahr
1998, in der Titelrolle Gert
Voss, Isabel Karajan als
„Gute Werke“ und Sibylle
Canonica als „Glaube“

Hugo von Hofmannsthal 



32

Kraus, jener bösartigste und doch treffendste Kritiker seiner

Epoche, kannte keine Gnade. Von seinem Richterstuhl der

Sprache aus verfolgte er unerbittlich und rigid, sarkastisch

und beißend, was nicht seiner Denkungsart entsprach.

Hauptziel seiner Kritik waren die Journalisten, die er Jour-

naille nannte. Sein Podium war die seit 1899 erscheinende

Zeitschrift „Die Fackel“, die Kraus bis zu seinem Tod 1936

allein herausbrachte. Er liebte Johann Nestroy und die Wie-

ner Operette, noch mehr aber Jacques Offenbach, dessen

Libretti er gerne in öffentli-

chen Lesungen – wie Zeit-

zeugen berichten und

noch heute auf alten Auf-

zeichnungen überprüft

werden kann – faszinie-

rend zu Gehör brachte. 

Kraus kämpfte gegen die

Dämonen der Scheinheilig-

keit, gegen Chauvinismus

und gegen bürgerliche

Ideale. In geradezu grausa-

mem Moralisieren lehnte

er jede Facette einer ty-

pisch wienerischen Kunst

ab. Vor allem jene Artefak-

te, die nur den geringsten

Hauch des Charmes, eines

impressionistischen Zau-

bers versprühten. Er liebte

es, in Bausch und Bogen zu

verurteilen und nahm

dabei in Kauf, daß viele

Finessen verlorengingen. 

Seinen großen, ebenso ge-

nialisch sprachbegabten

Karl Kraus, der radikale Pessimist

Kritiker fand Kraus in Anton Kuh (1891–1941); diese Ausein-

andersetzung fand ihren Höhepunkt in einer Stegreifrede

Kuhs im Wiener Konzerthaus unter dem Titel „Der Affe Zara-

thustras“. 90 Minuten lang schmähte Kuh den „Fackel“-Her-

ausgeber, was ihm mehrere Ehrenbeleidigungsklagen von

Kraus einbrachte. Kuh nannte Kraus einen „Buddha“, des-

sen Werk „eine Serie von Entwertungen, Entwurzelungen,

polemische Angriffe“ darstelle.

Kraus interessierte sich nicht für Visionen und zukunftswei-

sende Ideen, ihm fehlte die synthetische Komponente. Er

zog den literarischen Vernichtungsfeldzug gegen das habs-

burgische Reich vor. So sind „Die letzten Tage der Mensch-

heit“ ein bösartiger Totentanz, der in seiner Einseitigkeit

alle und alles zu einer degenerierten Marionettenparade

verkommen ließ. Zweifellos erkannte er richtig die Ober-

flächlichkeit und Leere, die vieles bestimmte, doch ihm fehl-

te die Bereitschaft, an Ideen zur Heilung zu glauben. Kraus

war kein Mann der fortschrittlichen Ideen, sondern ein

grundkonservativer, in seiner Ausschließlichkeit erbar-

mungsloser Träumer, der einen nie existierenden Humanis-

mus verteidigte. Seine Misogynie und seine Polemiken

gegen eine jüdisch-kapitalistische Weltzerstörung machen

den radikalen Pessimisten, wenn auch sprachsensiblen

Autor zu einem der Schwierigen der Epoche. Der Germanist

Wendelin Schmidt-Dengler meint zu Kraus: „Kraus erblickt

in der Sprache die einzig untrügliche Instanz; Sprachmoral

wird mit Moral schlechthin gleichgesetzt, und die Entlar-

vung des Sprachmißbrauchs ist zugleich Entlarvung der

Missetat.“ 

Karl Kraus, 
Foto d´Ora-Benda



33

D
ie

 W
e

lt
d

e
r

 D
ic

h
te

r

preisträgers Konrad Lorenz (1903–1989), deren Familiensitz

sich in Altenberg an der Donau befand – durch das Verfas-

sen von Theaterkritiken und kleinen Skizzen. Oder, wenn er

sich gerade wieder wegen seines schlechten Gesundheits-

zustandes im Sanatorium befand, durch Spendenaufrufe

seiner Freunde. Im Alter litt er an einer geradezu krankhaf-

ten Angst zu verhungern. Deshalb zögerte er auch nicht, von

Freunden oder Gönnern regelmäßige Unterstützungen ein-

zufordern, die er – von diesen oft in einer Weinlaune leicht-

fertig versprochen – unbarmherzig eintrieb. Als er starb, be-

lief sich sein Kontostand immerhin auf 100.000 Kronen.

Die Titel seiner Bücher verraten sein Programm: „Was der

Tag mir zuträgt“, „Märchen des Lebens“, „Bilderbögen des

kleinen Lebens“. Seine Arbeiten erschienen in etwa 50 ver-

schiedenen Zeitschriften. Er beschrieb Momente des Le-

bens, bizarre kleine Geschichten voll Liebenswürdigkeit,

fast photographische Aufnahmen von Situationen. Zu Pho-

tographien hatte er eine enge Beziehung, denn am Ende

seines Lebens war sein Zimmer im Grabenhotel geradezu

tapeziert mit Photos von ihm – vergeblich – verehrter junger

Mädchen. Wie die Devotionalienbildchen eines Gläubigen

versah er diese Bilder mit Kurztexten und Bitten eines träu-

menden Liebenden. Das Adorieren des unmöglich Erreich-

baren, die geradezu sakrale Erhöhung von Nichtigkeiten

machen in Summe den unverwechselbaren Charme der Al-

tenberg´schen Kompositionen aus.

Der Autor und Literat Peter Altenberg läßt sich nicht einord-

nen. Er ist weder ein Lyriker noch ein Romancier, er hinter-

ließ kein episches Werk und kein Drama. Sein Werk umfaßt

leicht hingetupfte kleine Piècen, skizzenhafte stimmungs-

volle Momentaufnahmen. Er erschöpfte sich in der kleinen

Form, im empfindsamen Essay. 

Altenbergs Leben selbst ist Legende, an deren Zustande-

kommen er fleißig wie an keiner seiner literarischen Schöp-

fungen arbeitete. Das Flair des Kaffeehausmenschen, der

nur in der tabakgeschwängerten Luft atmen konnte, der

ohne diese besondere Atmosphäre seine Daseinsberechti-

gung verloren hätte, wird zusätzlich durch die Berichte sei-

ner Zeitgenossen genährt. Sein Leben, das sich zwischen

den Kaffeehäusern Central, Grabencafé, Grabenkiosk, zahl-

reichen Nachtlokalen wie der „Fledermaus“ und seinem kar-

gen Zimmer im Grabenhotel abspielte, war öffentlich und

stadtbekannt. Seine Neigungen für ganz junge, fast puerile

Mädchen blieben keinem verborgen. 

Seinen Lebensunterhalt fristete

der aus durchaus begütertem El-

ternhaus stammende Richard

Engländer – sein Pseudonym Peter

Altenberg ergab sich aus einer Lei-

denschaft für eine Tante des Ver-

haltensforschers und Nobel-

Peter Altenberg, 

der Kaffeehausliterat schlechthin

„Architekt Adolf Loos und
Peter Altenberg! Zwei, die sich
,hinweg-setzen‘. Über das, was
bisher unrichtig war! 1918
Peter Altenberg“

Zimmer von Peter Altenberg
im Grabenhotel



34

Otto Wagner, Architekt und Stadtplaner, hat durch seine

Planungen und vollendeten Bauten im Bild der Stadt bedeu-

tende Akzente gesetzt, und doch wurde nur ein kleiner Teil

seiner großartigen Entwürfe in die Tat umgesetzt. Josef

Hoffmann schrieb dazu: „Gar wenige Werke konnte er nach

mühseligen, ekelhaften Kämpfen wirklich vollenden. Hier-

her gehören die Bauten für die Stadtbahn, die einzige ihrer

Art, die eine Stadt nicht verunstaltet, sondern eine Reihe

der reizendsten Stadtbilder geschaffen hat, die Bauten für

die Donauregulierung, die Nußdorfer Nadelwehr mit den

Amtsgebäuden, die Kirche am Steinhof, und die Postspar-

kassa, das erste wirkliche Amtsgebäude.“ 

Der 1842 geborene Wagner entstammte einer Wiener

Großbürgerfamilie. Als seinen ersten Bauauftrag gestaltete

er gemeinsam mit seinem Kollegen Otto Thienemann den

noch ganz in der Tradition des Historismus stehenden Gra-

benhof, ein Gebäude, das noch immer einen Glanzpunkt

dieses Wiener Boulevards darstellt. Wagner reüssierte mit

A rchi tektur  der  Moderne

Otto Wagner, der Wegbereiter einer

modernen Architekturgesinnung

Otto Wagners Station
Karlsplatz im heutigen
Zustand

Station Karlsplatz im Bau



35

A
r

c
h

it
e

k
tu

r
 d

e
r

 M
o

d
e

r
n

e

seinen weiteren Bauten höchst erfolgreich, er erhielt auch

öffentliche und sehr ehrende Aufträge, wie das Festzelt an-

läßlich der Silberhochzeit des Kaiserpaares.

Um etwa 1890 distanzierte er sich endgültig vom Historis-

mus, den er in späteren Publikationen als „Eunuchenarchi-

tektur“ abqualifizierte. Mit dem Auftrag für die Erstellung

eines „Generalregulierungsplanes“ für Wien formten sich

seine städtebaulichen Gestaltungsprinzipien. Mit Sätzen

wie „Der Architekt hat immer aus der Konstruktion die

Kunstform zu entwickeln“ oder „Die Kunst hat daher die

Aufgabe, das Stadtbild der jeweiligen Menschheit anzupas-

sen.“ legte er die Grundlagen für das funktionelle Bauen

des 20. Jahrhunderts. Was den Städtebau betrifft, so ging er

vom System der Achsialität und der Symmetrie aus. Damit

blieb er in der historischen Entwicklungstradition Wiens,

denn das Erscheinungsbild der Stadt wurde vorwiegend

durch die monumentalen Bauten der Barockzeit geprägt.

Daß Otto Wagner Johann Bernhard Fischer von Erlachs

(1656–1723) Idealentwürfe sehr gut kannte, ist nicht zu

leugnen.

1894 erhielt er den Auftrag für die Erbauung der Stadtbahn

und die Vorortelinie, für die beiden gewaltigen Verkehrs-

bauwerke schuf er ein technisches und künstlerisches Ge-

samtkonzept, das höchstens in den Art Deco-Abschnitten

der Pariser Metro seinesgleichen fand. Noch nach 100 Jah-

ren sind seine Brückenbauwerke funktionstüchtig und

städtebaulich auch der modernen Verkehrsdichte gewach-

sen. Die Stationsgebäude, von denen durch die Einwirkun-

gen des Zweiten Weltkrieges nur mehr wenige erhalten blie-

ben, zählen zu den Wiener Attraktionen. Wie hervorragend

Vorprojekt zu 
St. Leopold am

Steinhof,
aquarellierte

Bleistiftzeichnung
Wagners

Otto Wagner, 
St. Leopold am Steinhof,

Blick in das Kircheninnere

Otto Wagner, Fassade von
St. Leopold am Steinhof



36

Otto Wagners Planung war, beweist, daß auch der moderne 

U-Bahnbau in Wien zum Teil die Streckenverläufe von

Wagners Konzept aufnahm. 

1899 legte Wagner eine Studie mit dem Titel „Die Moderne

im Kirchenbau“ vor, in der er seine Vorstellungen von einem

zeitgemäßen Sakralbau zusammenfaßte. Konzeptionell

band Wagner alle seine Bauten in das bestehende histori-

sche Umfeld ein, d.h. er reagierte mit seinen Entwürfen auf

jene Bauten, die im Stadtbild bereits eine dominierende

Rolle einnahmen. Als Wagner den Auftrag für die Kirche St.

Leopold am Steinhof, an einem zentralen Punkt im Westen

der Stadt, erhielt, war ihm

bewußt, daß ein Entwurf nur

in Korrespondenz mit Fischer

von Erlachs Karlskirche ste-

hen könnte. Deshalb ent-

schied er sich für einen über-

kuppelten Zentralbau, wobei

er sowohl mit einer Kosten-

Nutzenrechnung, als auch

auch mit dem Umstand argu-

mentierte, daß die Sicht zum

Hochaltar im Zentralbau für

mehr Personen gewährlei-

stet wäre als in einem Lang-

schiff. Gerade bei der Kirche St. Leopold am Steinhof läßt

sich bis ins kleinste Detail Wagners Perfektionismus im Ein-

gehen auf die Bedürfnisse der Kirchenbesucher nachwei-

sen. Da diese Kirche für Geisteskranke vorgesehen war,

kümmerte er sich um zahllose Einzelheiten für diese

speziellen Patienten. Um Infektionen zu verhindern, kon-

struierte er leicht zu reinigende Weihwasserbecken. Um den

Kirchenraum leichter sauber halten zu können, ist der

Boden zum Altar hin leicht abfallend. Die Kürze der Kirchen-

bänke erlaubte es den Wärtern, jeden einzelnen Patienten

sofort erreichen zu können. Um männliche und weibliche

Kranke zu trennen, schuf er eine Dreiportalanlage mit

getrennten Zugängen. In ihrer künstlerischen Konzeption

läßt sich Wagners Steinhofkirche auf den Kuppelbau des

Petersdoms in Rom und hinsichtlich des Eingangsbereiches

auf antike Tempel zurückführen. 

Wagners moderne Baugesinnung, die auch ihren Ausdruck

in der Verwendung neuer Materialien findet, läßt sich noch

mehr beim Bau des 1906 fertiggestellten Postsparkassen-

gebäudes feststellen. Er selbst hielt dazu fest: „Zur äußeren

Bauverkleidung ... werden  ... Platten verwendet. Diese Plat-

ten können in ihrer Kubatur bedeutend geringer angenom-

men werden, dafür aus edlerem Materiale (beispielsweise

aus Laaser Marmor) projektiert sein ... Das Resultat ... wird

ungefähr folgendes sein: Die Steinkubaturen sinken auf

1/10 bis 1/50 ... Die monumentale Wirkung wird durch das

edlere Material erhöht, die aufgewandten pekuniären Mittel

fallen um Ungeheures und die Herstellungszeit wird auf ein

geringes und erwünschtes Maß herabgedrückt.“ 

Otto Wagner, 
Schalterhalle der Postsparkasse

Otto Wagner, 
Fassade der Postparkasse



37

A
r

c
h

it
e

k
tu

r
 d

e
r

 M
o

d
e

r
n

e

Sowohl bei der Kirche St. Leopold als auch bei der Postspar-

kassa verwendete Wagner ganz dünne Marmorplatten, die

Nieten, die zum Festhalten der Platten im Grunde nicht

nötig waren, schenkten der Fassade noch ein schmücken-

des Element. So verwendete er Verzierungen, die vorgeblich

konstruktiven Ursprungs waren. Damit vermied er das Orna-

ment l´art pour l´art. Gerade bei der Postsparkasse gelan-

gen Wagner bei der Lösung praktischer Erfordernisse  höch-

ste künstlerische Finessen. Man denke etwa an die für

regen Parteienverkehr gedachte Möblierung oder an die

überaus zweckmäßige Warmluftheizung, die mit ihren Ein-

zelobjekten fast skulpturalen Charakter erreicht. Mit der

sorgfältigen Inszenierung der Raumabfolge, beginnend bei

der Freitreppe, über das Portal, die Vorhalle bis zum licht-

durchfluteten Kuppelsaal, gelang Wagner eine Sakralisie-

rung und Ästhetisierung eines Zweckbaues für die Abwick-

lung von Geldgeschäften, der seinesgleichen sucht. Er ver-

schönt das banale Geldgeschäft durch ein Schauerlebnis,

das durch die Rückversetzung des Baues von der Rings-

traße in die parallel verlaufende Nebengasse noch zusätz-

lich in seinen optischen Bann zog. 

Die zeitgenössische Architekturkritik wußte Wagners Lei-

stungen durchaus zu würdigen. Anläßlich der Fertigstellung

der Postsparkasse schrieb Ludwig Hevesi (1842–1910):

„Dieser Bau ist ein Markstein in der Geschichte des Wiener

Zweck- und Amtsbaues und erbringt den Beweis, daß das

Heil auch für solche Bauten nicht bei den Baubureaus, son-

dern bei dem einzelnen, leistungsfähigen und nach Bedarf

erfinderischen Künstler liegt, dessen Talent das Ganze

überlassen bleibt.“

Wagners letztes Lebensjahrzehnt – er starb im Jahre 1918

wenige Monate vor Ende des Ersten Weltkrieges – war ver-

gällt von peinvollen Auseinandersetzungen um sein Projekt

eines Historischen Museums für die Stadt Wien. Vor allem

konservative Kreise, insbesondere der Thronfolger Erzher-

zog Franz Ferdinand, kritisierten in teils persönlich diffamie-

render Form seine Entwürfe. Das Scheitern dieses Baupro-

jekts wurde gerade zu einem Symbol für das Ende der

Wiener Moderne.

Otto Wagner,
Wohnhaus an der
Linken Wienzeile

Perspektive der
zweiten Wagner-

villa in Hütteldorf



38

Die Fertigstellung des Hauses am Michaeler-

platz – das Zitat „Scheusal von einem Haus“

stammt aus einer Wiener Gemeinderats-

sitzung – für den Herrenmodesalon Goldman

& Salatsch stellt den Höhepunkt im Schaffen

des Architekten Adolf Loos dar.  Loos selbst ju-

belte bei Erhalt des Bauauftrages: „Mein er-

stes haus! Ein haus überhaupt! Denn das hätte

ich mir wohl nie träumen lassen, daß ich auf

meine alten tage noch ein haus bauen werde.“

Adolf Loos, Sohn eines Bildhauers, stammte

aus Brünn. Er besuchte die Staatsgewerbeschule in

Reichenberg und studierte wenige Semester an der Techni-

schen Hochschule in Dresden. Zwischen 1893 und 1896

hielt er sich in Amerika auf, wo vor allem die Hochhaus-

architektur Chicagos auf ihn einen nachhaltigen Eindruck

machte. 1896 kam er nach Wien und da er keine Bauauf-

träge bekam, schrieb er Aufsätze und Artikel über Architek-

tur. 1898 veröffentlichte er im ersten Jahrgang von „Ver

sacrum“ den Aufsatz „Die Potemkinsche Stadt“, in dem er

gegen die damalige Bauweise kräftig polemisierte. Es war

vor allem der Historismus, den er verurteilte, aber keines-

wegs gute und erprobte Traditionen. Loos war kein Revolu-

tionär, sondern in seiner Grundhaltung konservativ und

Adolf Loos und sein 

„Scheusal von einem Haus“ traditionsgebunden. 1914 schrieb er dazu: „Man gewöhne

sich, zu bauen, wie unsere väter gebaut haben, und fürchte

nicht, unmodern zu sein.“

Hinsichtlich des Kunsthandwerks nahm Loos einen rigiden

Standpunkt ein. In Gegenposition zur „Wiener Werkstätte“

wollte er Kunst und Handwerk streng getrennt halten.

Dadurch ging er auch allmählich auf Distanz zur Secession,

wobei der Kunstkritiker Ludwig Hevesi ihn als einen Nicht-

Secessionisten, aber nicht als Secessions-Gegner ein-

ordnete.

Nach und nach kamen für Loos kleinere Aufträge, wie die

Einrichtung des „Café Museum“, die Kärntner Bar (1907)

und das Modegeschäft Kniže

am Graben. Vermögen konn-

te er mit diesen Aufträgen

nicht anhäufen, im Gegenteil

er hatte immer mit Schulden

zu kämpfen, da er größten

Wert auf sein elegantes

Äußeres legte. Er behauptete

selbst, mancher Auftrag

wäre nur zur Reduzierung

seiner Schulden an ihn er-

gangen. Jedenfalls bedeute-

te der Auftrag für den Bau

eines Hauses am Michaeler-

platz in jeder Hinsicht einen

Durchbruch. Damit erfuhr aber auch die Loos´sche Raum-

konzeption – für Goldman & Salatsch hatte Loos bereits

1903 einen Verkaufsraum eingerichtet – eine Bestätigung.

Was er bisher für seine Auftraggeber an Interieurs geschaf-

fen hatte, entsprach sichtlich sowohl den funktionellen wie

auch den ästhetischen Anforderungen. Leopold Goldman

(1870?–1944) wußte also, mit wem er es zu tun hatte. Der

Vertrag, den Loos mit Goldman schloß, ist wegen seiner la-

pidaren Kürze legendär: „“1. Wir übertragen den Bau Ecke

Kohlmarkt und Herrengasse dem Architekten Adolf Loos.

Das von 
Adolf Loos für

Goldman &
Salatsch errichtete

Haus am
Michaelerplatz

Oskar Kokoschka,
Bildnis Adolf Loos,

1909



39

A
r

c
h

it
e

k
tu

r
 d

e
r

 M
o

d
e

r
n

e

2. Falls sich jemand findet, der einen besseren Grundriß

macht als Adolf Loos, tritt dieser von der Vereinbarung

zurück. 3. Die Entscheidung über den Grundriß fällen wir.

Über die Fassade wird nicht gesprochen.“ Gerade die Fassa-

de war es, die in Wien einen Sturm der Entrüstung, einen

Skandal auslöste, der in der Architekturgeschichte Wiens

einmalig war. Trefflich urteilte Otto Wagner zu dieser Affäre:

„Wir haben es unterlassen, öffentlich für das angefeindete

Werk in die Schranken zu treten, weil auch wir es für nicht

ganz einwandfrei halten. Aber eines kann ich ihnen sagen:

In den Adern seines Erbauers rollt mehr künstlerisches Blut

als in denen der Erbauer manches Palais, das man in Frie-

den gelassen, weil es so gar nichts zu sagen versteht.“ 

Oberster Kritiker dieses Monuments der Moderne war der

Kaiser selbst. In seiner Funktionalität war der Bau von Loos

bis ins kleinste Detail stimmig, die Raumlösungen hervorra-

gend. In seiner Planung ging Loos von der Grundidee des

von „innen heraus Bauens“ aus. Doch alle Welt alterierte

sich nur über die Fassade, die tatsächlich ungewöhnlich

war. Einerseits sehr prunkvoll durch die hochragenden Säu-

len des Eingangsbereiches, anderserseits asketisch, was

die Gestaltung der darüberliegenden Stockwerke betraf.

Adolf Loos mußte sein Werk gegen seine Gegner 1910 mit

dem legendären Vortrag „Ornament und Verbrechen“ vertei-

digen. Die Bewährungsprobe bestand das Haus bis in die

dreißiger Jahre, als das Herrenmodegeschäft den wirt-

schaftlichen Umständen zum Opfer fiel. 

Der 1870 geborene Josef Hoffmann konnte

alles. Er erbaute Häuser, entwarf Möbel und

Gebrauchsgegenstände, wobei seine gestalte-

rische Phantasie keine Grenzen zu kennen

schien. Seine Entwürfe für die „Wiener Werk-

stätte“ waren für jedes Material treffsicher,

funktionell und ästhetisch ungemein anspre-

chend. Hoffmann hatte in Brünn und Wien an

der Akademie der bildenden Künste studiert.

Seine Lehrer Carl von Hasenauer (1833–1894)

und Otto Wagner standen noch unter dem Ein-

druck des Historismus. Doch nach einer Itali-

enreise distanzierte sich Hoffmann vom Historismus und

fand, beeinflußt von der westeuropäischen „Art nouveau“

und dem „Arts and Crafts Movement“, zur Gruppe der Se-

cessionskünstler. Erste wichtige Aufträge für ihn erfolgten

nach der Jahrhundertwende, wobei er Innenräume von Cot-

tagevillen neu gestaltete. Seine Auftraggeber waren Kolo

Moser oder der Maler Carl Moll (1861–1945). Den Höhe-

punkt erreichte seine erste puristische Phase mit der Errich-

tung des Sanatoriums Purkersdorf. 

Bei seinen weiteren Bauten setzte er edle Materialien als

dekoratives Element ein, etwa Marmor, Edelhölzer oder

Perlmutterintarsien. Höhepunkt dieser Entwicklung ist das

schlichte und doch in seinem Konzept sehr komplexe Palais

Stoclet in Brüssel mit seiner sehr eigenwilligen Fassadenge-

staltung und seiner überaus prachtvollen Innenaussstat-

tung. In diese Schaffensphase gehört auch in Wien die Hiet-

zinger Villa Primavesi, die allerdings zwischenzeitlich ent-

scheidend verändert wurde.

Der Gesamtkünstler

Josef Hoffmann

Holzmodell des Palais Stoclet in Brüssel, eine
Arbeit der Meisterklasse für Gestaltungslehre

der Universität für angewandte Kunst

Das von Josef
Hoffmann erbaute

Sanatorium
Purkersdorf

Altersbildnis von
Josef Hoffmann,
Foto Franz
Hubmann



Um die Jahrhundertwende erlebte Wien als Musikstadt

einen Höhepunkt wie einst 100 Jahre zuvor anläßlich der

Wiener Klassik. Gleichzeitig lebten in dieser Stadt Anton

Bruckner (1824–1896), Johannes Brahms (1833–1897), Ar-

nold Schönberg, Alban Berg (1885–1935), Gustav Mahler

und Richard Strauss (1864–1949). Diese phänomenale

Gleichzeitigkeit von großartigsten Talente korrelierte mit

seltsamen gesellschaftlichen Blüten, was die Neigungen

und Moden im Musikleben betrifft. So waren die Konzert-

und Opernbesucher streng in zwei Schulen gespalten, die

eher konservativen Gruppen hingen Richard Wagner und

seinem Geniekult an, die Anhänger von Johannes Brahms

waren liberal und neuen Trends gegenüber aufgeschlossen.

Sie priesen und verstanden eher die Musik von Schönberg.

Eine Verbindung zwischen den beiden Polen gab es nicht.

Als Musikfan mußte man Stellung beziehen, beide Heroen

gut zu finden war nicht möglich. So wurde gleichzeitig an

der Wiener Hofoper in vorbildlichster Weise Richard Wagner

interpretiert, während in privaten Zirkeln bereits die Musik

Alexander Zemlinskys (1871–1942) Triumphe feierte. 

Wien  –  Wel thauptstadt

der  Musik

Gustav Mahler und Alfred Roller

Im April 1897 erschien Gustav Mahler erstmals als Dirigent

am Pult der Hofoper – es war eine Repertoirevorstellung von

Richard Wagners „Lohengrin“ – und wurde von der Kritik

begeistert gefeiert. Karl Kraus schrieb enthusiatisch: „Mit

Siegfriedallüren ist dieser Tage ein neuer Dirigent eingezo-

gen, dem man es vom Gesicht ablesen kann, daß er mit der

alten Mißwirtschaft energisch aufräumen wird.“ Die zehn

Jahre, die Gustav Mahler als Dirigent und seit Mai 1897 als

Direktor der Wiener Hofoper wirkte, gehören zu den Glanze-

pochen des Hauses. Mit Leidenschaft stürzte er sich in

diese Aufgabe, wobei er einen idealen Partner in dem ge-

nialen Bühnenbildner Alfred Roller (1864–1935) fand. Roller,

aus dem Kreis der Secessionisten kommend, verstand

ebenso wie Mahler die Oper als ein Gesamtkunstwerk, das

Gustav Mahler, 
porträtiert von Emil Orlik

Alfred Roller



41

W
ie

n
 –

 W
e

lt
h

a
u

p
ts

ta
d

t
d

e
r

 M
u

s
ik

aus dem Zusammenwirken von Musik,

Interpreten, Chor und Orchester, aber

auch Bühnenbild entsteht. Mahler

nahm seine geliebte Aufgabe unerhört

ernst, pro Saison dirigierte er an die

hundert Mal. Er widmete sich intensiv

den Neuinszenierungen und kümmerte

sich mit Genauigkeit und Pflichtbe-

wußtsein um das Repertoire und die

Sänger. Er baute ein Ensemble von

Sänger-Schauspieler-Persönlichkeiten

auf, das seinem Konzept der Operninszenierung entsprach.

Erik Schmedes (1868–1931), einer der Sängerstars, meinte

über seinen neuen Direktor: „Das ist ein Regisseur und ein

Dirigent, dem der Sänger blindes Vertrauen schenken kann.

Ich sehe nicht zu ihm hin, wenn er dirigiert, aber das Ge-

fühl, daß er dirigiert, hält den Sänger und schützt ihn vor

allen Fährnissen. Mahler ist ein strenger Kritiker ... darum

darf man sich aber seines Lobes wirklich freuen.“

Die erste gemeinsame Aufführung, die dem Konzept vom

Gesamtkunstwerk entsprach, war eine Inszenierung von

Richard Wagners „Tristan und Isolde“ am 21. Februar 1903.

In der Folge war diesem Team ein vierjähriger Siegeszug

gegönnt, schließlich mußten sie dem üblichen Konzert der

Neider, Kritiker und Berufsintriganten weichen. 

Als Gustav Mahler an die Hofoper kam, war er schon längst

ein erfolgreicher Dirigent und allseits anerkannter Kom-

ponist. Der 1860 geborene Sohn eines jüdischen Spirituo-

senhändlers aus Kalischt in Böhmen studierte ab seinem

15. Lebensjahr Musik am Konservatorium der Gesellschaft

der Musikfreunde. Noch in die Jahre seines Studiums

datierte seine Freundschaft mit Anton Bruckner und Hugo

Wolf (1860–1903). Bruckner wurde damals höchstens als

bedeutender Organist geschätzt, sein symphonisches Werk

stieß auf brüske Ablehnung. Hugo Wolf war Mahlers

Studienkollege, die beiden jungen Männer verband vor

allem die gemeinsame Bewunderung für das Genie Richard

Wagners. 

Mahlers Dirigentenlauf-

bahn begann sehr traditio-

nell in k.u.k. Provinzstäd-

ten, in Bad Hall, Laibach

und Olmütz, bis er 1883 ein

Engagement als Musikdi-

rektor an das Hoftheater

von Kassel erhielt. Von

1885 bis 1888 dirigierte er

in Prag und Leipzig. Mit Lei-

pzig waren auch seine er-

sten erfolgreichen komposi-

torischen Erfolge verknüpft.

Die erste Symphonie, ein

Werk, das einige frühere

Werke zitatenhaft auf-

nimmt, entstand. In den nächsten drei Jahren übernahm

Mahler die Leitung des königlich ungarischen Opernhauses

in Budapest, wo er sich im Genre Oper bewährte und etwa

die Bewunderung von Johannes Brahms mit einer Auf-

führung von Wolfgang Amadeus Mozarts „Don Giovanni“ er-

rang. 

Die nächsten Jahre war er am Hamburger Stadttheater enga-

giert, wodurch sich seine Zeit fürs Komponieren auf den

Sommerurlaub beschränkte. Die 2.Symphonie entstand am

Attersee, die 3.Symphonie ebenfalls im Salzkammergut, die

die Stimmung dieser Landschaft einfängt. Er schrieb auch

eine Anzahl von Gesän-

gen nach „Des Knaben

Wunderhorn“, die bei

Berliner Aufführungen

auf Unverständnis

stießen. 

Zwischen 1898 und

1901 dirigierte Mahler

auch die philharmoni-

schen Konzerte in

Wien. Nicht nur, daß er

Kostümentwurf
Alfred Rollers 

„Der kleine Mohr“

Otto Böhler,
Schattenbilder

Gustav Mahlers
beim Dirigieren



42

Die Uraufführung von Arnold Schönbergs „Kammersympho-

nie op. 9 für 15 Soloinstrumente“ am 5. Februar 1907 mün-

dete in einen gewaltigen Skandal. Schönberg selbst emp-

fand das Werk als Höhepunkt seiner ersten Schaffens-

periode, doch das Publikum und die Kritik überschütteten

ihn mit Hohn und Spott. Er selbst schrieb an Arnold Rosé

(1863–1946), den großartigen Interpreten zahlreicher Kam-

mermusikwerke: „Nachdem ich mich von den Aufregungen

der vergangenen Woche einigermaßen erholt und wieder

Ruhe gewonnen habe, um dem Ausguß der Preßköter

standhalten zu können, drängt es mich von Neuem, Ihnen

für Ihr herzliches Eintreten für meine Werke meinen tiefge-

fühltesten Dank auszusprechen.“ Schönbergs Symphonie in

einem Satz sollte einen Fortschritt in Richtung auf die

„Emanzipation der Dissonanz“ erzielen. Sein Werk schlug

wie eine Revolution im Wiener Konzertleben ein, die Öffent-

lichkeit hielt den Komponisten für einen „Teufel der moder-

nistischen Musik“, niemand, weder Freunde noch Feinde,

konnte zunächst mit freischwebender Tonalität und Atona-

lität etwas anfangen. Ein neuer Musikstil war geboren. 

Schönberg verteidigte sich gegen seine Gegner, die ihm

Kakophonie vorhielten, mit dem Argument, daß ihn Kompo-

sitionen von großer Länge langweilten, womit er auf Bruck-

ners und Mahlers Werk anspielte. Vor allem der letztere war

wohl für ihn ein „abschreckendes“ Beispiel geworden, denn

Jahre zuvor hat er noch mit der größten Anerkennung über

Mahler gesprochen. 

Auf Brahms hielt Schönberg große Stücke, noch nach dem

Zweiten Weltkrieg bezeichnete er ihn als „the Progressive“,

also als einen, der zur Entwicklung der neuen Musik viel

beigetragen habe. Er ortete bei ihm eine Technik der „ent-

wickelnden Variation“, das Prinzip der „musikalischen

Prosa“ und einen Stufenreichtum der Harmonik. So offen-

bart sich Schönberg in Brahms Werken eine „musikalische

Logik“, die aus kleinen melodisch-rhythmischen Motiven

durch Modifizieren und Variieren eine musikalische Struktur

eigene Werke aufführte, die von der Kritik sehr reserviert

beurteilt wurden, unterstand er sich auch, an Meisterwer-

ken der großen Klassiker Modifikationen vorzunehmen –

etwa daß er im „Meistersinger“-Vorspiel die Stimme einer

Es-Klarinette einführte –, was ihm die Kritik gründlich übel-

nahm.

Seit März 1902 war Mahler mit Alma Maria Schindler, der

Tochter des Landschaftsmalers Emil Jakob Schindler

(1842–1892) und Stieftochter von Carl Moll, verheiratet. In

diesen Künstlerkreisen lernte er auch Alfred Roller kennen.

Über Rollers geniale Umsetzung von Musik in Bildhaftigkeit

meinte Hermann Bahr, es seien „Töne, zum Bild geronnen“. 

1907 setzte eine Pressekampagne gegen Mahler ein, be-

zeichnenderweise als er sich zu einer Konzertreise im Aus-

land befand, was Mahler zutiefst verletzte. Überdies er-

krankte er an einem Herzleiden, was ihm den Rücktritt vom

Dirigentenpult der Hofoper erleichterte. In den wenigen Jah-

ren, die ihm noch vergönnt waren, dirigierte er vorwiegend

in Amerika. Nach dem Tod seiner älteren Tochter verkaufte

er das Haus am Wörthersee und erwarb sein drittes Kompo-

nierhäuschen in Toblach in Südtirol. Seine letzten großen

Werke, die 9.Symphonie, das „Lied von der Erde“ atmen be-

reits die Abschiedsstimmung. Im 51.Lebensjahr starb er am

18. Mai 1911. 

Arnold Schönberg

und sein Kreis

Nicht ausgeführte Bühnenbildentwürfe 
Alfred Rollers für „Tristan und Isolde“



43

W
ie

n
 –

 W
e

lt
h

a
u

p
ts

ta
d

t
d

e
r

 M
u

s
ik

bildet. In der Auseinandersetzung mit der bisherigen Musik

war ihm Brahms ein Vorbild, denn er wollte eine kontrollier-

bare Erfassung aller Strukturebenen. Schönbergs Selbstver-

ständnis entsprach der Begriff „konservativer Revolu-

tionär“. 1923 sagte er über sich selbst: „Ich lege nicht so

sehr Gewicht darauf, ein musikalischer Bauernschreck zu

sein, als vielmehr ein natürlicher Fortsetzer richtig verstan-

dener, guter, alter Tradition.“

Schönberg erhob in den folgenden Jahren den reduzierten

Klangkörper zum Modell. Er reduzierte auch den Umfang

seiner Werke nicht nur nach Länge, sondern vermied auch

jede Wiederholung oder Se-

quenz. Sein Kompositionsstil

sollte frei sein von Floskeln,

von unnötigen Nebensäch-

lichkeiten. Schönbergs Kam-

mersymphonie nahm sich

auch Anton von Webern

(1883–1945) zum Vorbild, der

dieses Werk als Ansporn zu

weiteren musikalischen Expe-

rimenten empfand. Webern

schuf zwischen 1909 und

1913 eine Reihe von radikalen

kleinen Orchesterstücken,

die sich durch Kompositions-

dichte als expressionistische

Piècen darstellen. Auch

Schönbergs Schüler Alban

Berg versuchte sich im apho-

ristischen Stil, indem er Peter

Altenbergs knappe Ansichts-

kartentexte vertonte. Auch Berg wurde für dieses Werk

geschmäht, seine Qualifikation ernstlich in Frage gestellt,

was zu einer Phase der Verunsicherung beim Künstler

führte. 

Immer intensiver suchte Schönberg in seine Intentionen

Methode und musikalische Gesetzlichkeit zu bringen. Etwa

zeitgleich mit Joseph Matthias Hauer (1883–1959) ent-

wickelte er eine „Methode der Komposition mit zwölf nur

aufeinander bezogenen Tönen“. Beide Komponisten und

Musiktheoretiker wußten von einander, setzten sich auch

jeweils mit dem Standpunkt des anderen auseinander. Der

Unterschied bestand darin, daß Schönberg vorwiegend an

der Musik interessiert war, während es Hauer um eine Welt-

anschauung ging. Berg machte sich das Schönberg´sche

Konzept nur mühsam zu eigen, Webern jedoch ging über

Schönberg hinaus und brachte die Zwölftonmusik, die auch

als „Demokratie in einem Parlament der Töne“ definiert

wurde, zur Vollendung. 

So lag es wohl um 1910 in der Luft, sowohl in der Musik als

auch in der Malerei neue Formprinzipien zu formulieren.

Schönberg löste die gewohnte Tonalität auf und fand mit

seiner 1911 publizierten „Harmonielehre“ zu neuen Regeln.

Im selben Jahr veröffentlich-

te Kandinsky eine Abhand-

lung „Über das Geistige in

der Kunst“, in der er für den

Weg zu gegenstandsloser

Kunst ein theoretisches Fun-

dament lieferte und damit

neue Diskussionen auslöste.

Arnold Schönberg, 
gemalt von 
Richard Gerstl


