
SPIS TREŚCI 

WSTĘP 5 

CZĘŚĆ I. HISTORIA LEGISLACJI POLSKIEJ W KWESTII ABORCJI 
(ks. Andrzej Muszald) 9 

1. Lata 1932—1956: prawny zakaz przerywania ciąży 10 

2. Lata 1956-1993: okres zalegalizowanej aborcji 11 

3. Okres po 1993 roku: prawna ochrona życia ludzkiego 
w okresie płodowym 18 

CZĘŚĆ II. WSPÓŁCZESNA DEBATA NAD USTAWĄ O ABORCJI 
(ks. Tadeusz Ślipko) 25 

1. Wstępne wyjaśnienia 25 

2. Struktura aktu przerywania ciąży 28 

3. Ogólna klasyfikacja stanowisk 31 

4. Zasadnicze typy motywacji prohibicjonistów 33 

5. Argumentacje permisywistów i rzeczników nietypowych poglądów 35 
5.1. Motywacje oparte na racjach zewnętrznych 36 
5.2. Motywacje oparte na racjach wewnętrznych 37 
5.3. Racje zwolenników stanowisk nietypowych 39 

6. Ocena uzasadnień prohibicjonistycznych 41 
6.1. Ogólna charakterystyka i problem 41 
6.2. Zycie płodu fundamentalnym wyznacznikiem moralnego sensu 

przerywania ciąży 43 
6.3. Nasciturus- człowiekiem i osobową wartością moralną 44 

6.3.1. Koncepcja oparta na idei animacji równoczesnej 45 
6.3.2. Krytyka zarysowanego stanowiska i rozwiązanie problemu . . . 46 

6.4. Absolutne zło aborcji 50 
6.5. Prawo karne a konfliktowa sytuacja zagrożenia życia matki 

ze strony poczętego przez nią płodu 54 
6.5.1. Zarys poglądów 54 
6.5.2. Wstępne zastrzeżenia 55 

- 2 2 1 -



6.5.3. Prawo pozytywne a obowiązek podjęcia 
heroicznych decyzji 57 

6.5.4. Ochrona prawna życia nienarodzonych a zasada 
„wyższej konieczności" 58 

6.5.5. Subiektywna strona aborcji w konfliktowych sytuacjach 
zagrożenia życia matki 61 

6.5.6. Szczegółowe kwestie odpowiedzialności matki i lekarza 63 

7. Stanowiska permisywne 68 
7.1. Motywacje oparte na racjach zewnętrznych 68 

7.1.1. Społeczne skutki ustawy antyaborcyjnej 68 
7.1.2. „Znacząca część", czyli wola społeczeństwa 70 
7.1.3. Idea wolności i podmiotowości kobiety 76 
7.1.4. „Kompromis etyczny" 83 
7.1.5. Przerywanie ciąży a postulaty diagnostyki prenatalnej 93 

7.2. Argumentacje oparte na racjach wewnętrznych 104 
7.2 1 Zasada potencjalności 105 
7.2.2. Fakt urodzin 109 
7.2.3. Zdolność do nawiązywania świadomego kontaktu 

z otoczeniem 112 

8. Stanowiska nietypowe 119 
8.1. Negacja pojęcia „prawa do życia" 119 

8.1.1. Prezentacja stanowiska 119 
8.1.2. Nieadekwatna analiza pojęcia „prawa do" 121 
8.1.3. Prawo do życia a obowiązek życia 122 

8.2. Ustawa antyaborcyjna - prawem wyznaniowym? 123 
8.2.1. Główne tezy poglądu 123 
8.2.2. Pojęcie prawa wyznaniowego 125 
8.2.3. Metodologiczny sceptycyzm a prawda moralna 125 
8.2.4. Powszechność i niezmienność normy „Nie zabijaj" 126 
8.2.5. Zakaz aborcji a zasady wiary 127 
8.2.6. Antropologiczne przesłanki zakazu aborcji 129 
8.2.7. Prawo naturalne podstawą zakazu aborcji 130 
8.2.8. Kantowskie inspiracje konfesyjnej interpretacji 

zakazu aborcji 132 
8.3. Ustawowy zakaz aborcji a ustrojowe podstawy 

demokracji liberalnej 133 
8.3.1. Zagraniczne echo dyskusji 133 



8.3.2. Główne tezy stanowiska 134 
8.3.3. Uwagi krytyczne 135 

9.Problem sumienia 148 
9.1. Podatność sumienia na oddziaływanie pozamoralnych 

czynników 148 
9.2. Niebezpieczeństwo arbitralnych interpretacji dopuszczalności 

wyjątków 149 

10. Podsumowanie i wypływające stąd wnioski 151 
10.1. Etyczny aspekt aborcji - centralnym problemem dyskusji 151 
10.2. Prohibicjonizm i permisywizm - dwa przeciwstawne stanowiska . . 152 
10.3. Spirytualistyczny personalizm i naturalistyczny materializm 

u podstaw prohibicjonizmu i permisywizmu 153 
10.4. Absolutyzm i relatywizm wniosków normatywnych 154 
10.5. Wielopłaszczyznowość społecznych zadań walki z aborcją 156 
10.6. Sprawa aborcji testem laicyzacji intelektualnych elit 157 
10.7. Walka z aborcją — zadaniem dla polskiego katolicyzmu 159 

CZĘŚĆ III. ABORCJA I ŻYCIE NIENARODZONYCH 
W STAROŻYTNOŚCI CHRZEŚCIJAŃSKIEJ 
(ks. Marek Starowieyski) 160 

1. Uwagi wstępne 160 
1.1. Życie nienarodzonych w starożytności niechrześcijańskiej 161 
1.2. Aborcja i Biblia 164 
1.3. Aborcja w literaturze wczesnochrześcijańskiej 166 

2. Aborcja i życie nienarodzonych w starożytności chrześcijańskiej — 
dokumentacja 172 
2.1. Ojcowie apostolscy 172 
2.2. Apokryfy chrześcijańskie 174 
2.3. Apologeci greccy 176 
2.4. Apologeci łacińscy 177 
2.5. Teologowie aleksandryjscy 181 
2.6. Inni pisarze III w. 183 
2.7. Najstarsze teksty prawne z III? - IV w. 184 
2.8. Inne teksty z IV w. 186 

2.8.1. Pisarze łacińscy 186 
2.8.2. Pisarze wschodni 188 

- 2 2 3 -



2.9. Augustyn. . 190 
2.10. Pisarze greccy V w. 193 
2.11. Pisarze łacińscy V/VI w. 195 

2.11.1. CezaryzArles 195 
2.11.2. Inni pisarze 197 

2.12. Późnoantyczne teksty prawne 198 
2.12.1. Teksty synodalne 198 
2.12.2. Najstarsze Penitencjały 194 

3. Dodatek 200 
3.1 Teksty żydowsko-hellenistyczne 200 

PRZYPISY 203 


